**Konstitutionen**

Hospitalorden
des heiligen Johannes von Gott

Generalkurie Rom 1984

In der Sitzung vom 6. Juni 1985 hat das
Generaldefinitorium die deutsche Übersetzung der
Konstitutionen nach der Vorschrift Art. 184b der
Generalstatuten geprüft und approbiert (Prot. Nr. 147/85).

Rom, den 6. Juni 1985

Pierluigi Marchesi OH

Generalprior

Heilige Kongregation für die Ordensleute und Säkularinstitute

Prot. Nr. B 44 2 I/83

**Dekret**

Der Hospitalorden des heiligen Johannes von Gott mit dem Generalatshaus in Rom erfüllt in der Kirche die Sendung, Armen und Kranken zu dienen und sie zu betreuen. Ihnen weiht sich der Orden mit dem besonderen Gelübde der Hospitalität. So ahmt er den mitleidenden und barmherzigen Christus nach, der eine betonte Vorliebe zu den Kranken zeigte. Und so folgt er den Spuren seines heiligen Gründers, der den Herrn „über alle Dinge dieser Welt“ lieben und „für seine Liebe und Güte, und nicht aus anderen Interessen, den Armen und den hilfsbedürf­tigen Personen“, deren Nöte ihm „das Herz brachen“, Gutes tun und Liebe schenken wollte.

Der Orden hat die Anweisungen des II. Vatikanischen Konzils und andere Richtlinien der kirchlichen Autorität aufgegriffen und einen neuen Text der Konstitutionen erarbeitet, den der Generalobere im Namen des Kapitels dem Heiligen Stuhl zur Approbation vorgelegt hat.

Die Heilige Kongregation für die Ordensleute und Säkularinstitute hat den eingereichten Text von ihren Konsultoren prüfen lassen. In der Sitzung vom 20. Januar 1984 haben sie ihre Zu­stimmung gegeben. Mit diesem Dekret billigt und bestätigt die Heilige Kongregation, unter Beachtung aller rechtlichen Vorschriften, den genannten Text mit den in der gleichen Sitzung gebilligten Änderungen, gemäß der in der italienischen Sprache verfassten Vorlage. Ein Ex­emplar verbleibt im Archiv.

Unter dem Schutz der „immer unberührten“ Jungfrau Maria, dem „Heil der Kranken“, mögen die Brüder des hl. Johannes von Gott mit Eifer ihr Leben den Konstitutionen anpassen. So werden sie immer treuer zum Charisma des Ordens stehen und dabei den Rat Gottes, „viel an den Dingen Gottes zu arbeiten“ und „in der Hingabe an den Armen aufzugehen“, in die Tat umzusetzen.

Rom, am 8. März 1984, dem Todestag des heiligen Johannes von Gott.

E. Kard. Pironio
Präfekt

**+** Augustinus Mayer
Sekretär

**I. Kapitel – Grundkonstitution**

**Ursprung und Gründung**

1. Wir Barmherzigen Brüder danken dem Herrn für die Gaben die er im heiligen Johannes von Gott seiner Kirche gegeben hat.

Vom Heiligen Geist getrieben und von der Macht der barmherzigen Liebe des Vaters um­gestaltet, lebte er die Liebe zu Gott und zum Nächsten[[1]](#footnote-1) in ungetrübter Einheit. Er gab sich ganz denn Heil seiner Brüder hin und ahmte in Treue den Heiland in seinen Gesinnungen und Werken der Barmherzigkeit nach. Beladen mit Schulden, Drangsalen und Sorgen vertraute er ganz auf Jesus Christus und diente in restloser Hingabe den Armen und Kran­ken in der spanischen Stadt Granada. Von dort kehrte er im Jahre 1550 zum Vater heim.

Unser Hospitalorden hat daher seinen Ursprung im Evangelium von der Barmherzigkeit[[2]](#footnote-2), wie es vom heiligen Johannes von Gott in seiner ganzen Fülle gelebt wurde. Daher be­trachten wir ihn mit Recht als unseren Gründer. Er hat in der Tat erfasst, dass das sicherste Zeichen des Übergangs vom Tod zum Leben die Liebe zu den Brüdern ist, die nicht nur mit Worten, sondern in der Tat und Wahrheit bezeugt wird[[3]](#footnote-3).

Die Ordensfamilie, der wir angehören, wurde auf Bitten der Mitbrüder von Papst Pius V. am 1. Januar 1572 approbiert und ist in der Kirche unter dem Namen Hospitalorden des heiligen Johannes von Gott bekannt.

Diese Bezeichnung bringt unsere Identität zum Ausdruck. Denn unsere Existenz in der Kirche hat den Sinn, das Charisma der Hospitalität nach dem Vorbild des heiligen Johan­nes von Gott zu leben und offenbar zu machen. Wir sind vom Heiligen Geist dem Vater geweiht und leben in der engeren Nachfolge des keuschen, armen, gehorsamen und barm­herzigen Christus. So arbeiten wir am Aufbau der Kirche durch den Dienst an Gott im lei­denden Menschen mit.

Unser Orden ist eine Gemeinschaft mit laikalem Charakter. Dennoch wurde ihm seit sei­ner Bestätigung zugestanden, dass einige Mitbrüder für den pastoralen Dienst an den Kranken, unseren Gemeinschaften und in den Aufgabenbereichen unserer Hospitalität, zu Priestern geweiht werden.

**Charisma unseres Ordens**

1. Unser Charisma in der Kirche ist eine Gabe des Heiligen Geistes. Diese gestaltet uns dem mitleidenden und barmherzigen Christus des Evangeliums gleich. Er ging durch diese Welt, tat allen Gutes[[4]](#footnote-4) „und heilte jede Art von Krankheit und Leid“[[5]](#footnote-5).

Kraft dieser Gabe sind wir durch das Wirken des Heiligen Geistes geweiht[[6]](#footnote-6). Dieser macht uns auf einzigartige Weise der barmherzigen Liebe des Vaters teilhaftig. Solche Erfahrung schafft in uns Gesinnungen der Güte und Hingabe, bereitet uns zur Erfüllung unserer Sen­dung, das Reich Gottes unter den Armen und Kranken zu, verkünden und gegenwärtig zu machen[[7]](#footnote-7). Sie verwandelt unser Sein und bewirkt, dass durch unser Leben die besondere Liebe des Vaters zu den Schwächsten offenbar wird. Ihnen wollen wir nach dem Vorbild Jesu das Heil bringen.

Durch dieses Charisma bleibt der barmherzige Jesus von Nazareth in der Zeit lebendige Gegenwart. Dem Willen des Vaters gehorsam, macht er sich durch seine Menschwerdung den Menschen, seinen Brüdern, gleich[[8]](#footnote-8); er nimmt Knechtsgestalt an[[9]](#footnote-9); mit den Armen, den Kranken und Bedürftigen identifiziert er sich[[10]](#footnote-10); er dient ihnen und gibt sein Leben zur Erlö­sung aller hin[[11]](#footnote-11).

**Unsere besondere Spiritualität**

1. Als Barmherzige Brüder versuchen wir immer mehr, die Gesinnungen Christi[[12]](#footnote-12) zum kran­ken und bedürftigen Menschen zu verleiblichen und sie durch Werke der Barmherzigkeit zu offenbaren: wir machen uns schwach mit dem Schwachen[[13]](#footnote-13) und dienen ihm als Bevor­zugten der Liebe im Reiche Gottes; ihm bringen wir die Botschaft von der Liebe des Va­ters und vom Geheimnis seines umfassenden Heiles; wir treten für seine Rechte ein und geben für ihn unser Leben hin.

Dem, der leidet, stehen wir mit Freude und mit der Haltung eines Barmherzigen Bruders bei[[14]](#footnote-14): mit demütigem, geduldigem und verantwortungsvollem Dienen; mit der Achtung vor der Person und Treue zu ihr; mit Verständnis, Wahlwollen und Selbstlosigkeit; mit Anteilnahme an seinen Ängsten und Hoffnungen. Unser Leben ist für ihn Zeichen und Ankündigung des angebrochenen Reiches Gottes[[15]](#footnote-15).

1. Bei der Feier und Betrachtung des Geheimnisses Christi erneuern wir das Bewusstsein unse­rer Berufung. Das Wort Gottes und die Eucharistie sind Mitte unseres Lebens. Wir schauen auf Jesus, wie er mit den Kranken umgeht, und betrachten sein Leiden und Ster­ben, die ergreifendste Offenbarung seiner Liebe zum Menschen. Solches Einsenken gibt unserer Liebe neue Kraft. Es bewegt uns zur Nachahmung des Lebens unseres Erlösers[[16]](#footnote-16) und gibt uns Eifer in der Verwirklichung unserer Sendung.

Unserem Herrn Jesus Christus nachzufolgen und ihm zu dienen, ist unser Hauptanliegen. Wir wollen ihn über alle Dinge dieser Welt lieben und seine Liebe[[17]](#footnote-17) und Güte mit barmher­ziger Liebe zu den Armen und Bedürftigen beantworten.

Mit der Schlichtheit, Bereitwilligkeit, Hingabe und Treue der „allzeit unberührten“ Jung­frau und Gottesmutter Maria[[18]](#footnote-18) nehmen wir den Willen Gottes an und erfüllen ihn. Wir versuchen, ihre mütterliche Liebe bei unserem Apostolat unter den Leidenden aufleuchten zu lassen. Wir danken ihr für ihren besonderen Schutz über uns und über die Menschen, die wir betreuen. Über den Platz, den sie in der Kirche einnimmt, freuen wir uns, und wir verehren sie mit kindlicher Zuneigung.

**Unsere Sendung in der Kirche**

1. Ermutigt von der empfangenen Gabe, weihen wir uns Gott und stellen uns durch die Betreuung der Kranken und Hilfsbedürftigen in den Dienst der Kirche. Unter ihnen bevorzugen wir die Ärmsten.

So bezeugen wir, dass der mitleidende und barmherzige Christus des Evangeliums unter den Menschen gegenwärtig bleibt. Mit ihm wirken wir an ihrem Heile mit.

Mit unserer Berufung zu Barmherzigen Brüdern hat Gott uns erwählt, eine Gemeinschaft des apostolischen Lebens zu bilden[[19]](#footnote-19). Gemeinsam wollen wir die Liebe zu Gott und zum Nächsten leben. Wir verstehen uns als Brüder aller Menschen und widmen uns dem Dienst vor allem der Schwachen und Kranken. Ihre Nöte und Leiden bewegen unser Herz[[20]](#footnote-20). Sie drängen uns, ihnen Hilfe zu bringen und für ihr persönliches Wohlergehen Sorge zu tragen.

Als lebendige Glieder der Kirche wollen wir den Hoheitsanspruch der Liebe Gottes bezeugen. Wir streben nach der vollkommenen Liebe zu Gott und zum Nächsten durch die stete Übung aller Tugenden, die öffentliche Profess der Gelübde der Keuschheit, der Armut, des Gehorsams und der Hospitalität, die Treue zum Geist der Regel des hl. Augustinus und die Beobachtung der Konstitutionen des Ordens.

**Entfaltung unseres Charismas**

1. Wir betrachten uns als Erben und Verwalter der Gabe der Hospitalität, die die Identität unseres Ordens zum Ausdruck bringt. Das verpflichtet uns, unser Charisma in Treue zu leben, zu bewahren, zu vertiefen und in der Kirche weiter zu entfalten. Unser Offensein vor dem Heiligen Geist, den Zeichen der Zeit und den Nöten der Menschen wird uns zeigen, wie wir es zu jeder Zeit und Situation mit schöpferischen Ideen verwirklichen können.

Der Reichtum des empfangenen Charismas birgt in sich selbst die Möglichkeit, es in verschiedenen Formen, je nach den Gegebenheiten von Ort und Zeit, in die Tat umzusetzen. Gerade deswegen sind wir immer bereit, zu unterscheiden und umzukehren. So entsprechen wir mit unserer Sendung in der Kirche dem Willen Gottes und bringen unseren Sinn für die Einheit zum Ausdruck.

Die Mitbrüder, denen der Dienst der Leitung übertragen ist, haben die besondere und verantwortungsvolle Aufgabe, über das Charisma und seine Entfaltung zu wachen. Ihnen kommt es zu, gemeinsam mit den anderen Mitbrüdern die Werke zu bestimmen, die tatsächlich zum Sendungsbereich des Ordens gehören, und zu entscheiden, welche Aufgaben zu den dringlichsten oder zweckmäßigsten zählen, in denen wir unsere Gabe der Hospitalität entfalten können oder auch müssen.

In der Entfaltung unseres Charismas wissen wir uns besonders mit den Instituten, Vereinigungen und Bewegungen verbunden, denen ein ähnlicher Sendungsauftrag gestellt ist wie uns. Eine betont geistliche Verbindung pflegen wir zu jenen, die in gewisser Weise ihren Ursprung von unserem Orden herleiten und so die Lebenskraft unseres Charismas der Hospitalität bezeugen.

**II. Kapitel – Unsere Weihe im Orden**

**Ganzhingabe an Gott**

1. Der Vater hat uns „vor der Erschaffung der Welt“[[21]](#footnote-21) geliebt und erwählt: Er hat uns bestimmt, „dem Bild seines Sohnes nachgebildet zu werden“[[22]](#footnote-22). In der Taufe hat uns Christus an seinem Tod und seiner Auferstehung Anteil gegeben[[23]](#footnote-23). Er hat uns mit seinem Heiligen Geist zum Lob seiner Herrlichkeit besiegelt[[24]](#footnote-24) und befähigt, für Gott fruchtbar zu sein[[25]](#footnote-25) im Dienst und zum Aufbau seines Leibes[[26]](#footnote-26), der Kirche.

Der Geist, den wir in der Taufe empfangen haben und mit dem. wir in der Firmung bestärkt wurden, lädt uns ein, unsere Gotteskindschaft in Gemeinschaft zu leben. Deswegen sind wir erneut mit einer besonderen Gabe geweiht worden, um in Keuschheit, Armut, Gehorsam und Hospitalität zu leben. So stellen wir in der Kirche das Leben, das Christus für sein irdisches Dasein gewählt hat, dar.

Und damit geben wir unser Leben als lebendige und heilige Opfergabe[[27]](#footnote-27) hin, in Einheit mit dem wahren Opferkult, den Christus in der Kirche dargebracht hat. Wir nehmen an seinem priesterlichen Amt[[28]](#footnote-28) durch die Erfüllung unserer Sendung der Hospitalität teil.

1. Mit unserer freien Ganzhingabe an Gott bejahen wir als Gesandte in die Welt, Zeichen seiner barmherzigen Liebe in ihr zu sein. Die Schlichtheit unseres Lebens macht kund, dass die Verwandlung der menschlichen Wirklichkeit nur aus dem Geist der Bergpredigt möglich ist. Wir sind Zeugen, dass Christus der er der Geschichte ist[[29]](#footnote-29). Wir verkünden die Größe der Liebe Gottes und zeigen den Menschen, dass er weiterhin an ihrem Leben interessiert ist und an ihren Nöten nicht vorbeigeht.
2. Mit den öffentlichen Gelübden der Keuschheit, der Armut, des Gehorsams und der Hospitalität bringen wir unsere Ganzhingabe an Gott zum Ausdruck. Die Kirche nimmt unser Opfer an und vereinigt es mit dem Paschamysterium Christi. Der Orden bindet uns an sich und macht es uns möglich, unsere Berufung leben zu können. Wir dagegen bemühen uns, dem Anruf Gottes in Treue zu antworten und lebendige und kreative Glieder der Kirche und des Ordens zu sein.

Unwiderruflich weihen wir uns Gott, der Kirche und dem Orden im Dienst der Kranken und Bedürftigen mit der feierlichen Profess. Ihr muss die zeitliche Profess vorausgehen. Sie wird auf die Dauer eines Jahres abgelegt und von Jahr zu Jahr bis wenigstens auf fünf und bis höchstens auf sechs zusammenhängende Jahre erneuert.

Auf Bitten des Provinzials und mit Zustimmung seines Rates kann der General in besonderen Fällen von der Mindestzeit der zeitlichen Gelübde dispensieren. Jedoch muss sie wenigstens drei ununterbrochene Jahre dauern.

In einzelnen Fällen kann der General die Erneuerung der zeitlichen Gelübde bis zu einer Höchstdauer von neun zusammenhängenden Jahren erlauben.

Die Zulassung zur ersten und zur feierlichen Profess erteilt der Provinzial mit Zustimmung seines Rates und der Erlaubnis des Generals. Die Zulassung zur Erneuerung der zeitlichen Profess fällt in die Zuständigkeit des Provinzials mit Zustimmung seines Rates.

Sowohl die feierliche wie auch die zeitliche Profess erfolgt nach den Vorschriften des allgemeinen Rechts und des Eigenrechts nach nachstehender Formel: Im Namen unseres gebenedeiten Herrn Jesus Christus. Amen. Ich, Frater N. N., geboren am ... (Tag, Monat, Jahr), in …, Pfarrei …, Diözese …, bin fest entschlossen, mich noch inniger an Gott zu binden und Christus noch enger nachzufolgen. Darum lege ich heute (Tag, Monat, Jahr) in (Name des Hauses) zur größeren Ehre Gottes vor euch hier anwesenden Mitbrüdern in Ihre Hände, Pater N. N., die Profess der feierlichen (einfachen) Gelübde der Keuschheit, der Armut, des Gehorsams und der Hospitalität im Dienst der Armen und Kranken (für ein Jahr) für das ganze Leben nach der Regel des hl. Augustinus und den Konstitutionen des Ordens ab. Ich stelle mich mit ganzem Herzen dieser Ordensfamilie zur Verfügung, um so durch die Gnade des Heiligen Geistes, den Beistand der allerseligsten Jungfrau Maria und der Fürbitte unserer heiligen Väter Augustinus und Johannes von Gott, im Dienste Gottes und der Kirche zur vollkommenen Liebe zu gelangen.

Zu dessen Beglaubigung unterzeichne ich dies eigenhändig

Frater N. N.

**Ehelose Keuschheit um des Himmelreiches willen**

1. Die gottgeweihte Keuschheit ist eine überaus hohe Gnadengabe. Die Liebe Gottes, „die durch den Heiligen Geist in unseren Herzen ausgegossen ist“[[30]](#footnote-30), drängt uns, nach dem Beispiel Jesu und auf sein Wort hin[[31]](#footnote-31), unsere ganze Person mit ihrer Liebesfähigkeit dem Vater zu weihen.

Mit dem Gelübde der Keuschheit verpflichten wir uns zu einem ehelosen Leben in voller Enthaltsamkeit. So verweisen wir auf die Einheit der Liebe zwischen Christus und seiner Kirche. Wir sind so freier und fähiger, alle Menschen zu lieben[[32]](#footnote-32).

Die Nachfolge des keuschen Christus in seiner Ganzhingabe der Liebe an den Vater und an die Brüder, ist Quelle und Nahrung unserer Gemeinschaft. Diese hat ihren Ursprung nicht im Blut und nicht im Wollen des Fleisches, sondern in der Liebe Gottes[[33]](#footnote-33).

Durch die Keuschheit, wie wir sie als Barmherzige Brüder leben, erfahren und bezeugen wir die Fruchtbarkeit unseres Lebens im Apostolat der Liebe. Denn mit ihr erfüllen wir unsere Sendung, dem Leben zu dienen und es zu fördern[[34]](#footnote-34) und betonen die Würde und den Wert des Leibes[[35]](#footnote-35).

1. Die Keuschheit um des Himmelreiches willen ist Anruf und Gabe Gottes. Sie ist auch freie Antwort. Nur in der Kraft des Heiligen Geistes können wir sie geben und immer zu ihr stehen.

Dies verlangt von uns, die empfangene Gabe durch unsere vertrauten Freundschaftsbeziehungen mit Christus im Gebet und in der Feier der Sakramente zu pflegen. Aus demselben Grund wollen wir in Einfachheit und Freude unsere Bruderschaft leben und die freundschaftlichen Bande, die der Herr unter uns entstehen ließ, schätzen[[36]](#footnote-36).

Darüber hinaus halten wir die Anwendung aller, durch die Erfahrung bewährter, natürlicher und asketischer Mittel und die Erkenntnisse über die menschliche Wirklichkeit für bedeutsam. Sie helfen uns auf dem Weg zur inneren Ausgewogenheit und Reife. So wird unsere Treue zu diesem Gelübde bestärkt.

**Evangelische Armut**

1. In vollem Vertrauen auf Jesus Christus sind wir entschlossen, ihm auf dem Weg der evangelischen Armut nachzufolgen und ihn nachzuahmen. In der Kirche machen wir seine heilbringende Selbstentäußerung sichtbar[[37]](#footnote-37). Mit ihm bekunden wir unser ganzes Vertrauen auf den Vater. Wir verweisen auf die Vergänglichkeit der irdischen Güter und verkünden die endgültigen.

Mit dem. Gelübde der Armut lösen wir uns von der Bindung an die irdischen Güter. So sind wir verfügbarer, Jesus nachzufolgen, der, obwohl er reich war, sich für uns arm machte[[38]](#footnote-38). Durch seine Menschwerdung solidarisierte er sich mit uns Menschen; er trug unsere Schwächen[[39]](#footnote-39) und Entbehrungen[[40]](#footnote-40). So lehrte er uns den Weg zur wahren Freiheit.

Wie Jesus verkünden wir den Armen das Reich Gottes[[41]](#footnote-41). Wegen unserer Armut können wir in die Gemeinschaft mit den Schwachen eintreten und existentiell ihre Lage verstehen. Wir arbeiten für die Verbesserung ihrer Lebensverhältnisse und widersetzen uns im Geiste des Evangeliums jeder Form der Ungerechtigkeit und menschlicher Manipulation. Angesichts des schrecklichen Elends, wissen wir uns in die Pflicht genommen, das Gewissen der Menschen wachzurütteln.

1. Wir sind durch eine besondere Berufung bestellt, unsere Sendung in einer Welt, in der der Mensch infolge von Krankheit oder anderen Formen von Randsituationen leidet, zu erfüllen. Die in der Profess versprochene Armut treibt uns an, sie zu leben und deutlich zu bezeugen.

Das erfordert:

* jegliche Gewinnsucht in unseren Werken zu vermeiden;
* die Grundsätze sozialer Gerechtigkeit, die sich aus dem Evangelium, der Lehre der Kirche und der rechten Gesetzgebung herleiten, gewissenhaft einzuhalten;
* die Strukturen mit dem Blick auf unsere Sendung so zu organisieren, dass die Güter nicht als Mittel der Macht, sondern als Werkzeuge des Dienstes gebraucht werden;
* die Gegebenheiten unseres Armseins zu leben; und aus der Freiheit des Geistes die allgemeine Verpflichtung zur Arbeit als Mittel des Lebensunterhaltes und des Apostolates anzunehmen[[42]](#footnote-42).
1. Wie in der Urkirche halten wir an der Gütergemeinschaft fest[[43]](#footnote-43). Wir machen die Mitbrüder der Gemeinschaft dessen teilhaftig, was wir sind und was wir haben: mit der Frucht unserer Arbeit bestreiten wir die Bedürfnisse der Gemeinschaft; wir sind verfügbar, offen und dienstbereit als Zeichen geistlicher Gemeinschaft, die uns verbindet, und als Zeugnis der der Armut zugehörigen Abhängigkeit; dies bringt mit sich, dass wir mit schlichter Dankbarkeit annehmen, was wir von anderen empfangen.

Wir machen die Armut offenkundig, wenn wir im persönlichen und gemeinschaftlichen Leben[[44]](#footnote-44) das Konsumdenken durch einen einfachen Lebensstil und ohne übermäßige Sorge um die gemeinschaftlichen Güter überwinden.

Im Geist der Solidarität mit den Mitbrüdern überwinden wir das Streben nach Güteranhäufung und üben die Gütergemeinschaft zwischen der Kommunitäten und den Provinzen des Ordens. Ebenso haben wir ein waches Auge für die Nöte dessen, der an unserer Seite lebt, und helfen mit, sie zu beheben. So entgehen wir der Gefahr, uns in unseren Werken und Strukturen abzuriegeln.

1. Auf diese Weise erinnern wir die Menschen an die wahre Bestimmung der irdischen Güter und geben unserem Armutsgelübde Sinn und Leben. Kraft dieses Gelübdes verpflichten wir uns, sie in Abhängigkeit vom rechtmäßigen oberen nach den Normen des allgemeinen und des eigenen Rechtes zu gebrauchen und über sie zu verfügen.

Die Professen mit zeitlichen Gelübden müssen, obgleich sie Eigentümer ihrer Güter bleiben und andere hinzuerwerben können, vor ihrer Profess auf deren Verwaltung zugunsten einer beliebigen Person verzichten und frei über deren Gebrauch und Nutznießung verfügen.

Die Professen mit feierlichen Gelübden verzichten auf das Eigentumsrecht und können deswegen nichts als persönliches Eigentum erwerben noch besitzen.

Alles, was die Mitbrüder durch eigenen Fleiß oder im Hinblick auf den Orden erwerben, und alles, was ihnen unter dem Titel von Renten, Beihilfen oder Versicherungen zufallen kann, geht nach den Vorschriften des Eigenrechtes in den Besitz des Ordens über.

Im konkreten Leben des Armutsgelübdes geben wir uns im Gebrauch und in der Verfügung der Güter nicht allein mit der Abhängigkeit vom Oberen zufrieden. Wir strengen uns ebenso an, es tatsächlich und in der Gesinnung mit persönlichem und gemeinschaftlichem Eifer zu leben.

**Gehorsam in der Freiheit der Kinder Gottes**

1. Unser Gehorsam gründet in unserem Willen, Christus, der durch seinen Gehorsam die Erlösung vollbracht hat, gleich zu werden: Er kam in die Welt, um den Willen des Vaters zu tun und erfüllte ihn im Dienst an den Menschen[[45]](#footnote-45). Er fügte sich ohne Vorbehalt in die göttlichen Heilspläne ein[[46]](#footnote-46) und hat, „obwohl er der Sohn war, durch Leiden den Gehorsam gelernt“[[47]](#footnote-47) bis hin zum Tod[[48]](#footnote-48).

Durch den Gehorsam bringen wir unseren ganzen Willen, als Opfer unserer selbst, Gott dar. So vereinigen wir uns noch inniger mit dem Heilswillen Gottes, der sich uns durch sein Wort, das Lehramt der Kirche, die Regel, die Konstitutionen, das Eigenrecht des Ordens, die Weisungen der Oberen, den Gedankenaustausch mit den Mitbrüdern und die Deutung der Zeichen der Zeit kundtut.

So verkünden wir die Freiheit, die Christus uns erworben hat und zu der wir berufen sind. Sie macht uns fähig, im Dienst anderer zu leben. Mit ihr überwinden wir eine sklavische Unterwürfigkeit[[49]](#footnote-49), ein falsches Autoritätsdenken[[50]](#footnote-50), den Egoismus, den Mangel an Gemeinschaftsgeist und alle Situationen, in denen die Würde des Menschen beschnitten wird.

1. Unser Gehorsam ist ein persönliches Tun, das im Glauben und in der Liebe verwurzelt ist. Solches Tun führt uns zur Freiheit der Kinder Gottes[[51]](#footnote-51) und fördert unser ganzheitliches Reifen. Denn die Autorität und der Gehorsam stehen im Dienst der Person, der Gemeinschaft und der Sendung.

Unseren Gehorsam üben wir vor allem in der Treue zu unserem Charisma und beim ehrlichen und gemeinschaftlichen Fragen und Suchen nach dem, was Gott mit unserem Orden, unseren Gemeinschaften und jedem Mitbruder vorhat. Aus unserer Verfügbarkeit wächst der Geist, der uns frei erhält, um bereitwillig auf die Nöte des leidenden Menschen zuzugehen.

Ihm zu dienen, weihen wir unser Leben. Deshalb lassen wir uns überall hinschicken und erfüllen die Aufgaben, die der Orden uns anvertraut.

1. Mit dem Gelübde des Gehorsams nehmen wir frei und bedingungslos den Willen Gottes mit uns an. Wir verpflichten uns, zu erfüllen, was die rechtmäßigen Oberen in Übereinstimmung mit den Konstitutionen des Ordens anordnen.

Mit unserem Charisma und Apostolat nehmen wir in besonderer Weise am Leben und an der Sendung der Kirche teil. Deshalb gehorchen wir dem Papst, unserem höchsten oberen, auch kraft des Gehorsamsgelübdes. Er steht der universalen Gemeinschaft der Liebe vor. Darum verbinden uns die Liebe und der Gehorsam zu ihm ganz besonders mit dem Geheimnis der Kirche.

Unsere Gegenwart in der Ort Kirche verlangt von uns, die Weisungen und Anordnungen der Bischöfe getreu zu befolgen.

Die Mitbrüder, die den Leitungsdienst versehen, geben nach dem Beispiel Jesu[[52]](#footnote-52) unserem persönlichen und gemeinschaftlichen Wachstum Impulse und helfen uns, den Willen Gottes zu erkennen; sie garantieren durch die Treue zum Charisma die Einheit in der Vielfalt; sie fördern den aktiven und verantwortungsbewussten Gehorsam; sie treffen, wenn Umstände es fordern, die notwendigen Entscheidungen.

1. Vom Glauben erleuchtet und gestärkt, lässt uns der Gehorsam auf dem Weg des offenen und brüderlichen Gedankenaustausches die apostolischen Charismen der Gemeinschaft und ihrer Glieder erkennen. Mit diesen Gnadengaben hilft der Heilige Geist dem Orden in der Erfüllung seines Sendungsauftrages.

Dieses vom Dialog und gegenseitigem Verständnis geprägte Klima weckt den Sinn der Mitverantwortung, die zur Einheit im Dienst an Gott und an unseren armen und kranken Brüdern führt.

**Hospitalität nach dem Beispiel unseres Stifters**

1. Unsere Hospitalität hat ihren Ursprung im Leben Jesu von Nazareth: Vom Geist gesalbt und gesandt, den Armen die Frohe Botschaft zu bringen und die Kranken zu heilen[[53]](#footnote-53), wirkt er Heilungen und deutet sie als messianische Zeichen des angebrochenen Reiches Gottes[[54]](#footnote-54). In seiner Verkündigung offenbart er uns die barmherzige Liebe Gottes, des Vaters, seine Treue, sein Vertrauen und seine Zuwendung zum Menschen[[55]](#footnote-55). Er macht kund, dass er vom Vater gesandt ist, das Leben zu bringen[[56]](#footnote-56). Im Bewusstsein seiner Sendung[[57]](#footnote-57) ist er mit Vorliebe den Schwachen, Kranken und Sündern nahe[[58]](#footnote-58). Diese nimmt er mit Worten und Gesten von tiefem Verstehen und großer Menschenfreundlichkeit auf[[59]](#footnote-59). Er leidet mit den Leidenden[[60]](#footnote-60), identifiziert sich mit den Armen, Kranken und Bedürftigen und macht sie zu lebendigen Zeichen seiner Gegenwart. Was wir also einem von ihnen tun, das betrachtet er für sich selbst getan[[61]](#footnote-61).
2. Die Person Jesu und seine Zuwendungen zu den Schwächsten ziehen uns an. Weil wir mit dem gleichen Geist gesalbt sind, weihen wir uns der Hospitalität und erfüllen so den Auftrag Christi, die Kranken zu heilen[[62]](#footnote-62).

Mit unserem Leben, das wir im Dienst der Armen und Bedürftigen der Liebe Gottes geweiht haben,. verkündigen wir nach dem Beispiel Jesu das Reich Gottes. Er hat das Leiden nicht beseitigt, noch wollte er sein Geheimnis voll enthüllen. Dennoch weiß der vom Glauben erleuchtete und der mit dem leidenden Christus vereinigte Mensch, dass er mit seinem Leid und Schmerz am Heil der Welt mitwirken kann. Deshalb betrachten wir unseren Dienst an den Kranken und unseren Einsatz bei den Notleidenden als Verkündigung und Zeichen des neuen und ewigen Lebens, das Christus uns in seiner Erlösung erworben hat.

1. Mit dem Gelübde der Hospitalität weihen wir uns unter dem Gehorsam der Oberen der Pflege der Kranken und der Betreuung der Notleidenden.

Wir verpflichten uns, ihnen alle notwendigen Dienste zu erweisen, auch die niedrigsten und selbst bei Gefährdung des eigenen Lebens, ganz nach dem Beispiel Christi, der uns um unseres Heiles willen bis zum Tode liebte[[63]](#footnote-63).

Unsere große Freude ist es, bei denen zu sein, zu denen wir gesandt sind. Wir nehmen sie auf und dienen ihnen mit der Liebenswürdigkeit, dem Verständnis und dem Glaubensgeist, wie sie dies als Menschen und Kinder Gottes verdienen. Unsere ganze Arbeitskraft und Fähigkeiten stehen ihnen bei den verschiedenen Aufgaben, die uns übertragen werden, zur Verfügung.

1. Die von uns gelobte Hospitalität verlangt, uns für die Rechte der Personen einzusetzen und über sie zu wachen. Der Mensch hat das Recht, geboren zu werden und menschenwürdig zu leben. Er hat den Anspruch auf Pflege in seiner Krankheit und auf das Recht, in Würde zu sterben. Bei der Ausübung unseres Apostolates der Hospitalität bemühen wir uns immer um die klare Darstellung, dass der Notleidende und kranke Mensch Mitte unserer Interessen ist. Von unserem Sendungsauftrag sind wir so durchdrungen, dass auch unsere Mitarbeiter sich veranlasst sehen, in gleicher Weise zu wirken.

Den Geist der Hospitalität bezeugen wir nicht allein in den Einrichtungen, in denen wir arbeiten. Wir dehnen ihn auch auf all jene aus, die Hunger und Durst leiden; denen Kleider, Medikamente und Unterkunft fehlen; die von Drangsalen und Krankheit heimgesucht werden. Unser Herz leidet, weil wir nicht alle betreuen und aufnehmen können. Deswegen nehmen sie bei unserem Beten einen bevorzugten Platz ein. Und wir wissen uns auch mit allen verbunden, die sich für eine menschlichere und christlichere Welt einsetzen.

1. Unsere Weihe an Gott im Dienste derer, die Hilfe brauchen, ist die kostbare Frucht unserer Nachfolge Christi auf dem Weg der evangelischen Räte. Denn die Keuschheit, die Armut und der Gehorsam stärken unsere Fähigkeit zu lieben, und sie machen uns verfügbarer, Kranken und Armen im Apostolat der Hospitalität zu dienen.

**Die jungfräuliche Gottesmutter Maria, Vorbild unserer Weihe**

1. Die seligste Jungfrau Maria ist in einzigartiger Weise Vorbild unserer Weihe. Sie hat nämlich das Wort Gottes angenommen und sich ganz der Person und dem Werk Jesu geweiht.

Ebenso ist sie die „immer unberührte“[[64]](#footnote-64) Jungfrau und demütige, arme[[65]](#footnote-65) Magd des Herrn[[66]](#footnote-66), die uns mit ihrem Beispiel zur Treue zu den Plänen des Heiligen Geistes bewegt.

Sie ist auch die „Mutter der Barmherzigkeit“ und das „Heil der Kranken“, die uns lehrt, am menschlichen Schmerz Anteil zu nehmen und die Qualen und Drangsale der Leidenden zu lindern[[67]](#footnote-67).

**III. Kapitel – Unsere Gemeinschaft als Barmherzige Brüder**

1. Unsere Gemeinschaft als Barmherzige Brüder kommt aus der Liebe und wächst in ihr; der Heilige Geist hat sie in unsere Herzen ausgegossen[[68]](#footnote-68). Unsere Mitte ist der auferstandene Herr. In seinem Namen versammeln wir uns, um gemeinsam zum Vater zu gehen und den Menschen die Frohe Botschaft des Heiles zu bringen.

Nach dem Beispiel der Urkirche, in der „die Gemeinde der Gläubigen ein Herz und eine Seele war“[[69]](#footnote-69), und in der alles, was sie besaßen, allen gemeinsam war[[70]](#footnote-70), zeigt unser Leben der Welt, dass das menschliche Zusammenleben und die gemeinsame Umsetzung der Werte des Reiches Gottes möglich sind. Unser Leben ist Zeichen der Gegenwart des Herrn und zugleich Einladung an die Menschen, an Christus zu glauben[[71]](#footnote-71).

Die Teilhabe am gleichen Charisma vereint uns zu einer Familie, in der wir den Glauben feiern, uns als Brüder fühlen und als Brüder begegnen und die gemeinsame Sendung erfüllen, Kranken und Bedürftigen zu dienen.

**I. Gemeinschaft des Glaubens und des Gebetes**

1. Unsere im Namen des Herrn[[72]](#footnote-72) versammelte Familiengemeinschaft ist ihrer Natur nach ein bevorzugter Ort, an dem Gott in seiner ganzen Fülle erfahrbar und an andere mitteilbar werden muss. Hier leben wir unseren Glauben als persönliche Antwort der Liebe zu Gott, der uns zuerst geliebt hat[[73]](#footnote-73). Wir bekunden ihn durch die schlichte Annahme seines Heiles. Diese verwandelt unser Leben schrittweise und verlangt, dass wir es auch durch unser Tun bezeugen.

Unser Leben als Glaubende ist für die Offenbarung des Vaters und die Gemeinschaft mit ihm durch Christus im Heiligen Geist[[74]](#footnote-74) empfänglich. Der Glaube, die Hoffnung und die Liebe ermöglichen uns die Teilnahme am Geheimnis des dreifaltigen Gottes[[75]](#footnote-75).

Diese Teilhabe ist die Quelle der kontemplativen Dimension unseres Lebens

1. Der Ursprung unserer caritativen Sendung ist die barmherzige Liebe des Vaters[[76]](#footnote-76).

Sie verlangt von uns, dass wir im persönlichen und gemeinschaftlichen Gebet unser inneres Leben und unsere apostolische Tätigkeit harmonisch miteinander zu verbinden suchen. So werden wir fähig, die Liebe zu Gott und den Dienst an den Brüdern in Einheit zu leben[[77]](#footnote-77). Wir nehmen uns deswegen jeden Tag wenigstens eine Stunde Zeit für das persönliche Gebet und die geistliche Lesung.

Die Grundausrichtung unserer Gemeinschaft auf Gott hin, zeigt sich in der Lesung und Betrachtung der Heiligen Schrift, in der Teilnahme am göttlichen Leben, das uns in den Sakramenten vermittelt wird, im gemeinschaftlichen und persönlichen Gebet und in der steten Suche nach Gott und der Sehnsucht nach ihm. Seine Gegenwart erkennen wir im Nächsten, besonders in unseren Mitbrüdern, den Kranken und Behinderten. Demütig beten wir diese Gegenwart des Herrn an.

1. Das Wort Gottes, dem wir täglich mit der „erhabenen Erkenntnis Jesu Christi“[[78]](#footnote-78) begegnen, ist Licht in unserem Leben. Es ist Quelle, die unser Gebet nährt; der persönlichen und gemeinschaftlichen Erneuerung gibt es die rechte Richtung und ordnet unsere Gedanken über das Geheimnis Gottes und der Kirche, über die Wirklichkeiten des Menschseins und der menschlichen Gesellschaft.
2. Unsere Gemeinschaft als Barmherzige Brüder empfängt ihr Leben von der Eucharistie. Deswegen
* feiern wir sie jeden Tag und nehmen aktiv an ihr teil. Sie ist Quelle und Höhepunkt des ganzen Christenlebens. So ist sie die unersetzbare und belebende Mitte der kontemplativen Dimension unseres Lebens. In der Feier der Eucharistie üben wir in besonderer Weise unser Priestertum als Barmherzige Brüder aus: wir erneuern die Hingabe unseres Lebens an den Vater, und mit uns bringen wir die Schmerzen und die Hoffnungen der Menschen dar, die wir betreuen und denen unser Leben gehört. Die gemeinsame Teilnahme am Tisch des Wortes und des Leibes und Blutes Christi vertieft unsere Gemeinschaft mit dem Herrn und die Einheit mit den Mitbrüdern. Das Beispiel unseres Erlösers, der in seiner Opferhingabe uns das Leben gibt, erneuert unseren Geist als Barm­herzige Brüder und steht uns bei, im Dienst an den Kranken und Hilfsbedürftigen so zu wirken, wie er gewirkt hat.
* leben wir sichtbar um einen heiligen Ort, von dem aus die reale Gegenwart Jesu in der Eucharistie unsere Sendung als Gemeinschaft von Barmherzigen Brüdern deutet und ihre Verwirklichung empfängt. Wir schauen auf den Herrn, beten ihn an und preisen seine Liebe zu uns. Sein immerwährendes Dasein zur Stärkung, zum Trost und zur Wegzehrung der Kranken ermutigt uns, an der Seite des leidenden Menschen zu bleiben und ihn in seinem Schmerz und seiner Einsamkeit zu begleiten.
1. Wir wissen, dass wir Sünder sind[[79]](#footnote-79). Und wir wissen, dass unsere Wegrichtung auf Gott zu und die wahre Bruderschaft ohne stete persönliche und gemeinschaftliche Umkehrbereitschaft nicht erhalten werden kann.

Deswegen erforschen wir jeden Tag unser Gewissen und empfangen häufig das Bußsakrament. So erneuern wir die Taufgnade, versöhnen uns mit den Mitbrüdern und feiern die Freude des Heiles in der Vergebung.

1. Wir feiern jeden Tag gemeinsam die Liturgie der Laudes und der Vesper. So setzen wir die Danksagung der Eucharistie fort und heiligen den Tagesablauf, die Arbeit und die Mühen. Auf diese Weise vereinen wir uns mit Christus und der Kirche zur Anbetung des Vaters und stärken die Gemeinschaft mit den Mitbrüdern und allen Menschen. Mit besonderer Aufmerksamkeit bringen wir dabei die Ängste und Hoffnungen aller, die von Krankheit und allerlei Nöten heimgesucht werden, vor den Herrn.
2. Unsere Sendung bringt uns ständig mit dem menschlichen Leid in Berührung. Darum nimmt die Betrachtung der Passion Christi, „des Schmerzensmannes“[[80]](#footnote-80), einen bedeutenden Platz in unserer Spiritualität ein. In ihr entdecken wir in der Tat den heilbringenden Sinn des Leidens; sie gibt uns Kraft und Trost in den Prüfungen und Schwächen; mit ihr lernen wir schließlich, wie wir Christus als Zeichen der Hoffnung und des Lebens dem Kranken und Leidenden nahe bringen können.
3. Maria, die treue Frau, die betende Jungfrau, ist uns, mit dem Blick auf den Glauben, die Liebe und der vollkommenen Vereinigung mit Christus, das erhabene Vorbild der Kirche. Aufrecht unter dem Kreuz des Herrn stehend[[81]](#footnote-81) lehrt sie uns, uns mit dem Opfer ihres Sohnes zu vereinen, das sich in den Leiden und Schmerzen der Menschheit fortsetzt.

Unsere Liebe Frau hat als „Heil der Kranken“ schon immer einen einzigartigen Platz im Leben unserer Ordensgemeinschaft eingenommen. Wir erweisen ihr unsere Liebe, besonders in der Nachahmung ihrer Tugenden. Wir feiern ihre Feste, vor allem das der Schutzfrau unseres Ordens, und wir ehren sie mit unseren Gebeten, in vorzüglicher Weise mit dem Rosenkranzgebet.

1. Unter den Heiligen verehren wir zuerst unseren Vater, den heiligen Johannes von Gott, und die Mitbrüder des Ordens, die die Kirche uns als Vorbilder des Lebens und des Apostolates vorstellt. Wir sollen uns bemühen, ihnen nachzufolgen und sie nachzuahmen.

**II. Gemeinschaft der Bruderliebe**

1. Wir sind von Jesus berufen, mit ihm als Freunde zu leben[[82]](#footnote-82). Gegenseitig ermuntern wir uns, sein Gebot, einander zu lieben wie er uns liebt, zu erfüllen[[83]](#footnote-83). Wir sind bemüht, die Einheit zu bewahren, die der Heilige Geist durch das Band des Friedens schafft[[84]](#footnote-84).

Die Hospitalität, die wir als Gabe empfangen haben, verlangt von uns, die Brüderlichkeit in Einfachheit zu leben. Wir stehen daher einander bei und ertragen unsere Schwächen[[85]](#footnote-85). Die gegenseitige Achtung und die Dankbarkeit zueinander pflegen wir. Den Mitbrüdern bleiben wir in ihren Nöten, Bedrängnissen und Freuden in solidarischer Verbundenheit nahe[[86]](#footnote-86).

1. In Anbetracht der erwähnten Grundhaltungen hält sich unsere Gemeinschaft trotz der Verschiedenheiten der Personen an folgende Grundsätze:
* sie nimmt die Jugendlichen, die erst begonnen haben, unser Leben als Barmherzige Brüder mitzuvollziehen, an und schätzt sie; mit ihrer Begeisterungsfähigkeit und Kreativität sind sie uns eine Bereicherung;
* sie sorgt sich mit Liebe um die kranken und alten Mitbrüder; mit ihren Erfahrungen, ihrem Opfer und Gebet sind sie fruchtbare Glieder der Kirche und des Ordens;
* sie gedenkt der verstorbenen Mitbrüder, die uns mit dem Zeichen des Glaubens vorangegangen sind, und verrichtet für sie die schuldigen Fürbittgebete.
1. Unsere Gemeinschaft verwirklicht sich und wächst,
* wenn jeder von uns um seine persönliche Eingliederung bemüht ist, die wiederum ausgewogene Beziehungen zueinander ermöglicht, und seine Begabungen und Fähigkeiten dem allgemeinen Wohl zueignet;
* wenn wir die Freude und Verantwortung, Gemeinschaft zu sein, bewusst leben und an ihren Ausdrucksformen teilnehmen[[87]](#footnote-87);
* wenn es Zeiten des Gedankenaustausches, der Erwägungen und Bewertungen gibt, bei denen Christus unsere Mitte bleibt[[88]](#footnote-88) und wir uns dabei vom Heiligen Geist leiten lassen, um den Willen des Vaters für die Gemeinschaft und für jeden einzelnen zu erkennen;
* wenn ein Mitbruder, der den Dienst der Leitung versieht, Zeichen der Einheit und der Liebe ist, das geistliche Leben befruchtet, das Gemeinschaftsprogramm zu verwirklichen beiträgt, die persönlichen Zielsetzungen der Mitbrüder mit denen der Gemeinschaft abstimmt und in Einklang bringt, sich für jeden Mitbruder Zeit nimmt, und es versteht, sich zu beraten bevor er Entscheidungen über das Gemeinschaftsleben trifft;
* wenn wir im gemeinschaftlichen Leben und im Sendungsauftrag die Verschiedenheit der Gaben, mit denen der Heilige Geist jeden Mitbruder ausstattet[[89]](#footnote-89), annehmen;
* wenn wir ein Klima schaffen, in dem Gebet, Studium und persönliche Erholung möglich sind;
* wenn wir beim Gebrauch der sozialen Kommunikationsmittel die gebotene Zurückhaltung wahren und all das vermeiden, was das geistliche Leben, die gemeinschaftlichen Beziehungen und das Apostolat stören kann;
* wenn wir uns das Lebensprogramm, wie es in den Konstitutionen dargestellt ist, zu eigen machen
* wenn wir in steter Umkehrbereitschaft verbleiben.
1. Wir nehmen alle Personen, die in unsere Häuser kommen, in Gastfreundschaft auf und begegnen ihnen mit Güte und Schlichtheit. So praktizieren wir die Hospitalität. Ein Teil des Hauses bleibt allerdings den Mitbrüdern vorbehalten, damit das Eigenleben der Ordensfamilie gewahrt ist.
2. Unsere Eingliederung in den Lebensraum der Armen, Kranken; und Notleidenden und unser Zusammenleben mit ihnen sind Zeichen des Heiles und des neuen Lebens. Gleichzeitig sind ihre Lebensbedingungen eine Anfrage an uns und fordern uns auf, unseren Lebensstil ständig zu überprüfen, um festzustellen, ob er in der Tat dem Charisma und der uns anvertrauten Sendung entspricht.

**III. Gemeinschaft des apostolischen Dienstes**

1. Unsere Gemeinschaft erreicht in der Sendung, zu der sie der Heilige Geist in der Kirche erweckt hat, ihre volle Sinndeutung. Die Kirche ist die Fortsetzung des Heilsmysteriums Christi. Sie überträgt uns deshalb die Aufgabe, es durch unser Apostolat der Liebe gegenwärtig zu machen.

Unser Leben als Barmherzige Brüder in der Kirche wurzelt in der Person Jesu und in seinen Taten. In seinem irdischen Leben waren die Kranken, die Armen und die Demütigen[[90]](#footnote-90) die Bevorzugten seiner Liebe. Zn den Zeichen seiner Güte[[91]](#footnote-91) und in seinen Worten der Aufrichtung und Hoffnung[[92]](#footnote-92) erkennen wir die Gesinnung, die wir annehmen müssen, um die Liebe Gottes bei unserem Apostolat durchschaubar und erfahrbar zu machen. Seine Identifizierung mit den Schwachen und Notleidenden[[93]](#footnote-93) legt uns nahe, unser Leben in den Dienst der Evangelisierung der Kranken und Armen zu stellen[[94]](#footnote-94).

1. Die Fruchtbarkeit unseres apostolischen Dienstes stärken wir:
* durch eine innige Vereinigung mit Christus, der uns der barmherzigen Liebe des Vaters teilhaftig macht[[95]](#footnote-95); diese bringen wir in den Taten der Liebe zu den Kranken und Leidenden[[96]](#footnote-96);
* mit unserer Eingliederung in die Kirche, die uns mit all jenen verbindet, die Jesus ausgesandt hat, das Reich Gottes durch die Pflege der Kranken zu verkünden[[97]](#footnote-97). So vereinigen wir uns auch in vorzüglicher Weise mit der seligen Jungfrau Maria, dem alles überragenden Glied de Kirche. Zn ihrem Leben war sie überaus dienstbereit, wie ihr Besuch bei Elisabeth[[98]](#footnote-98), ihre Aufmerksamkeit bei der Hochzeit zu Kana[[99]](#footnote-99) und ihre innige und treue Liebe zu ihrem Sohn von Nazaret bis Kalvaria[[100]](#footnote-100) zeigt;
* durch die Verbundenheit mit jenen, die Leiden; dabei ist uns bewusst, dass unsere barmherzige Liebe zu ihnen niemals ein einseitiges Tun ist; auch wir werden in der Tat bei der Pflege von Kranken immer beschenkt. Die Fruchtbarkeit unseres Apostolates wächst in dem Maß, mit dem wir wechselseitige Beziehungen der Liebe mit den Menschen aufbauen, die wir betreuen.
1. Mit der Sendung als Barmherzige Brüder entfalten wir die besten Gaben unseres Lebens und setzen sie in die Tat um. Wir wissen um die Pflicht, unsere Identität ohne Bruch zu leben. Das setzt voraus:
* ein Leben aus tiefem Glauben, den wir unaufhörlich mit innigen Gebeten nähren müssen, damit wir die Liebe zu Gott und den Nächsten im Einklang leben und den Kranken und Bedürftigen die Gegenwart der Liebe Christi bringen können, die ihnen durch unseren Dienst Hoffnung und Heil schenkt;
* den Zugehörigkeitssinn zur Gemeinschaft, die uns sendet und die wir darstellen; sie trägt unsere Sendung und sie ist der bevorzugte Ort, an dem wir die Freuden und Lasten unserer Arbeit teilen können. Solche Erfahrungen erneuern unser Innerstes und ermutigen uns, die Liebe immer neu umsonst weiterzugeben[[101]](#footnote-101);
* eine menschliche, theologische und berufliche Ausbildung als unabdingbare Voraussetzung, um bei den Kranken und Hilfsbedürftigen einen wirksamen Einsatz zu erbringen, den sie verdienen und mit Recht von uns erwarten.

Sinn unseres Apostolates

1. Im Umfeld der modernen und vertechnisierten Konsumgesellschaft entdecken wir Tag für Tag neue Formen des Randgruppendaseins und der Leiden. Unser Apostolat als Barmherzige Brüder ist dort von Großer Aktualität. Unter solchen Gegebenheiten sind wir gerufen,
* unsere Sendung mit menschlichen Methoden zu verwirklichen und mit Menschlichkeit zu erfüllen;
* wie Jesus zu zeigen, dass die Schwachen und Benachteiligten unsere Bevorzugten sind[[102]](#footnote-102);
* unseren Dienst als Zeichen auf die endgültigen Werte des menschlichen Lebens zu tun.

Zielgruppe unseres Apostolates

1. Uns Barmherzigen Brüdern ist in der Kirche die Sendung anvertraut, das Evangelium den Kranken und Armen zu bringen[[103]](#footnote-103), ihre Krankheiten zu heilen und sie ganzheitlich zu betreuen.

In jedem Menschen erkennen wir unseren Bruder; wer in Not ist, den nehmen wir ohne Unterschied und Diskriminierung auf und dienen ihm.

Unsere Treue zur Kirche, zum leidenden Menschen und zum Geist des Ordens verlangt, gegebenenfalls unsere Werke der Hospitalität zu überprüfen, damit sie stets den Anforderungen unseres Charismas und unserer Sendung entsprechen.

Damit unser Apostolat der Hospitalität im Einklang mit den Werten und Ansprüchen des Reiches Gottes bleibt, achten wir aufmerksam auf die Zeichen der Zeit und interpretieren sie im Lichte des Evangeliums.

Die Grundeinstellung des Dienens und Offenseins – Eigenschaften unserer Sendung – veranlasst uns, mit anderen Einrichtungen der Kirche oder der Gesellschaft im Bereich unseres spezifischen Apostolates zusammenzuarbeiten.

Stil und Form des Apostolates

1. Unsere Gegenwart bei den Kranken und Leidenden entspricht den Forderungen unseres Charismas,
* wenn wir als Brüder und Freunde bei ihnen sind, uns mit den Fröhlichen freuen, mit den Leidenden leiden[[104]](#footnote-104) und für ihre Genesung und ihr ganzes Wohl sorgen;
* wenn wir im Bewusstsein unserer Grenzen die Mitarbeit anderer Personen, Fachkräfte oder Hilfspersonal, Freiwillige oder Mitarbeiter suchen und annehmen, sie an unserem Geist teilhaben und an unserer Sendung mitwirken lassen;
* wenn wir zu unserer Weihe mit evangelischer Einfachheit und in Treue zur empfangenen Gabe stehen.
1. Unser Apostolat verlangt, uns für die Leiden in sichtbaren Formen und Taten als verstehbares Zeichen der barmherzigen Liebe des Vaters einzusetzen.

Deswegen

* arbeiten wir in eigenen Einrichtungen in Zusammenarbeit mit den Gesundheitsbehörden des Landes und leisten den Mitbürgern die erforderlichen Dienste;
* übernehmen wir Einrichtungen, die uns anvertraut werden und die mit unserem Charisma in Einklang stehen und in denen wir unser Apostolat der Hospitalität nach den Prinzipien unserer Identität ausüben können;
* gliedern wir uns individuell oder als Gemeinschaft in die Einrichtungen oder Organisationen der Kirche oder des Staates ein, um dort eine evangelisierende Sendung zu erfüllen und Dienste im Bereich des Gesundheitswesens zu übernehmen;
* schaffen wir Einrichtungen für die von der Gesellschaft Benachteiligten und für jene, die vom Gesetzgeber keinerlei Schutz erfahren;
* gehen wir zu den Armen und Benachteiligten, wie z. B. in die Armenviertel oder Randgebiete und stellen uns den Nöten der Menschen im Rahmen unseres Charismas.
1. Der Auftrag des Herrn an seine Kirche[[105]](#footnote-105), allen Völkern das Evangelium zu verkünden, geht uns Barmherzige Brüder ebenso an.

Wir sind uns der Verantwortung für die Verkündigung der Frohen Botschaft bewusst. Darum pflegen wir den missionarischen Geist.

Wir üben das Apostolat der Hospitalität in den Missionsländern aus und verstärken dort unsere Gegenwart, besonders in den weniger begünstigten Gebieten. Wir wollen uns dabei auf folgende Weise unterscheiden:

* durch den apostolischen Geist, nämlich Menschen durch das Zeugnis der Liebe zur Annahme des Evangeliums zu bereiten und, wenn die Möglichkeit sich bietet, das Geheimnis Christi denen bekannt zu machen, die es noch nicht kennen;
* durch die Bereitschaft mit den kirchlichen und zivilen Einrichtungen, die am Aufbau eines menschlicheren und menschenwürdigeren Lebens interessiert sind, zusammenzuarbeiten und insbesondere mit ihnen an der Verbesserung des Gesundheitswesens mitzuwirken;
* durch die Bejahung und Wertschätzung der einheimischen Traditionen und unsere Eingliederung in die Kulturen der jeweiligen Länder.
1. Die Heilige Schrift ermahnt jene, die die Güter dieser Erde besitzen, sie mit den Armen zu teilen[[106]](#footnote-106) und so ihre Nöte zu lindern.

In Treue zu unserem Geist fördern wir die Praxis des Almosensammelns als eine Form des Apostolates.

Wir betrachten dies nicht nur als Werk der Barmherzigkeit zur Linderung der Not der Armen; wir erkennen darin auch die gute Tat, die sich der selbst erweist, der sie tut[[107]](#footnote-107). Außerdem sehen wir darin eine Forderung der Gerechtigkeit und Liebe zum Abbau der bestehenden Schranken zwischen den sozialen Klassen.

Hospitalpastoral

1. Die empfangene Gabe der Hospitalität verlangt unseren besonderen Einsatz in der Hospitalpastoral.

Wir praktizieren sie insbesondere

* durch unser Zeugnis für das Evangelium bei den Kranken und Notleidenden;
* durch die Verkündigung des Wortes Gottes, das dem Leben des Glaubenden Sinn gibt;
* durch die Feier der Sakramente, die den Menschen von der Sünde erlösen und ihn im Glauben stärken.
1. Alle Glaubenden, die in der Betreuung der Kranken und Hilfsbedürftigen stehen, sind zur Mitarbeit in der Hospitalpastoral aufgerufen.

Deshalb

* unterscheidet sich unser Dienst bei ihnen durch den pastoralen Einsatz und die Betonung der Werte christlicher und beruflicher Ethik;
* zeigen wir großen Respekt vor den Glaubensüberzeugungen der Menschen und ihren Einstellungen; wir erleben jedoch wie die vom Leid und von Krankheit geprüften Menschen tief greifend ihre Grenzen erfahren und das Bedürfnis nach festem Halt spüren; ihnen helfen wir, die Güte des Herrn zu entdecken und den wahren Sinn des menschlichen Lebens zu finden, besonders durch das Zeugnis der Liebe;
* dehnen wir unsere Pastoralarbeit auch auf die Angehörigen der Kranken aus, helfen ihnen, das christliche Geheimnis des Leidens zu erkennen und stehen ihnen in der Zeit der Krankheit ihrer Lieben zur Seite;
* sensibilisieren wir unsere Mitarbeiter, ihre menschlichen und beruflichen Qualitäten einzusetzen und mit Ehrfurcht die Rechte der Kranken wahrzunehmen; wir laden die vom Glauben Motivierten ein, an den pastoralen Aufgaben aktiv mitzuwirken;
* erleichtern wir die religiöse Betreuung Andersgläubiger;
* setzen wir uns nach unserem Charisma für eine Aktivierung der Hospitalpastoral in der Ort Kirche ein.

Mitbrüder im Priesteramt

1. Unsere Mitbrüder im Priesteramt sind, kraft ihrer Weihe auf den Titel der Hospitalität, im Orden vor allem für die Ausübung des heiligen Dienstes und die Aktivierung der Pastoral berufen. Deshalb können sie ohne Dispens des Apostolischen Stuhles nicht für die Ämter des Generals, Provinzials und Hausoberen gewählt werden.

Ihre besondere Aufgabe ist

* das Wort Gottes zu verkünden, die heilige Eucharistie zu feiern und die Sakramente der Busse und Krankensalbung zu spenden;
* mit ihrem Besuch, ihrer Unterweisung und ihrem Gebet die Kranken, insbesondere die Schwerkranken und Sterbenden aufzurichten und ihnen die Kraft des Glaubens und der christlichen Hoffnung zu bringen;
* dem geistlichen und pastoralen Leben in unseren Kommunitäten und apostolischen Werken Impulse zu geben;
* in der Ort Kirche mit der Identität als Barmherzige Brüder mitzuwirken.

**IV. Kapitel – Der Bildungsweg des Barmherzigen Bruders**

**Berufung zum Barmherzigen Bruder**

1. Die Berufung zum Barmherzigen Bruder ist eine Gabe, die sich in dem Maß entfaltet, mit dem wir jeden Tag auf die Einladung Gottes antworten. Gott ruft uns auf, Christus in der Liebe zu den Menschen, besonders im Liebesdienst an den Kranken und Armen ähnlich zu werden.

Die Freude in der treuen Nachfolge Christi bewegt uns, andere an unserem Leben teilhaben zu lassen[[108]](#footnote-108).

Gott bedient sich der Menschen, um jedem seine Berufung erkennbar zu machen[[109]](#footnote-109). Deswegen sind wir bereit, mitzuwirken, damit jene, die die gleiche Gabe empfangen haben wie wir, Möglichkeiten finden, sie zu entdecken und die Stimme des Herrn zu hören.

So viele Menschen, die unsere Brüder sind, leiden unter bitteren Schmerzen und Nöten. Wir dagegen müssen zusehen, wie unsere Möglichkeiten, allen Hilfe zu bringen, begrenzt sind. Deswegen richten wir unsere persönlichen und gemeinschaftlichen Bitten an den Herrn der Ernte, dass er seiner Kirche Arbeiter sende[[110]](#footnote-110), die bereit sind, durch den Dienst der Hospitalität Christus in seiner heilbringenden Sendung nachzufolgen.

Nach den Weisungen der Kirche bestimmen wir Mitbrüder, die die Berufspastoral organisieren und koordinieren. Sie machen das Volk Gottes mit der karitativen Sendung unseres Ordens bekannt.

1. Gastfreundlich erweisen sich unsere Gemeinschaften allen, die unser Leben kennen lernen wollen[[111]](#footnote-111); in angemessener Weise sollen sie in die Aufgabenbereiche unserer Sendung Einblick nehmen und auch an den Freuden teilnehmen dürfen, die uns in der Hingabe an Gott und im Dienst am Nächsten geschenkt werden[[112]](#footnote-112).

**Grundelemente der Bildung im Orden**

Allgemeine Grundsätze

1. Die Treue zu unserer Identität als Barmherzige Brüder macht für jeden Mitbruder eine umfassende und solide Ausbildung und eine ständige Weiterbildung entsprechend seiner Begabungen und den Bedürfnissen von Ort und Zeit erforderlich, so dass er die Aufgaben seiner Berufung erfüllen kann.

Zielsetzung der Bildung in unserem Orden

1. Der ganze Bildungsprozess gilt der harmonischen und zusammenhängenden Entfaltung der Person. Diese soll fähig werden, sich unser Charisma zu eigen zu machen und es im Geist des Evangeliums zu leben. Die Bildung muss die menschlichen und christlichen Werte im Einklang mit unserer Identität als Barmherzige Brüder fördern und fortentwickeln.

Die Verantwortlichen für die Bildungsarbeit

1. Der Heilige Geist ist die dynamische Kraft der Bildung. Schrittweise führt er uns zur vollen Erkenntnis Christi[[113]](#footnote-113).

Dem Betroffenen selbst kommt die Erstverantwortung zu, auf solches Wirken einzugehen.

Den höheren Oberen obliegen für die Bildung folgende Verantwortlichkeiten:

* für die Vorbereitung, Ernennung und Weiterbildung der Ausbilder Sorge zu tragen; denn die religiöse Vitalität und die Entwicklung des Ordens wird weitgehend von ihrer Eignung und ihrem Wirken bestimmt;
* darüber zu wachen, dass die Ausbildungsprogramme und die notwendige Koordination zwischen den verschiedenen Zentren immer den Weisungen der Kirche, des Ordens und den Gegebenheiten von Zeit und Ort entsprechen;
* denen, die in der Ausbildung stehen, ausreichende Zeit und die erforderlichen Mittel zu geben, damit die Bildung ihre Ziele erreicht.

Berufsorientierung und Entscheidung

1. Für die Kandidaten ist das Zeugnis unseres Glaubens, unserer Brüderlichkeit und unseres apostolischen Dienstes die beste Schule der Berufsorientierung.

Das Urteil über die Eignung und die Entscheidung des Kandidaten, dem Rufe Gottes zu antworten, reift in einem Klima des Gebetes und des Gespräches. Außerdem muss geprüft werden, ob der Betreffende folgende Qualitäten vorweisen kann:

* hinreichende physische und psychische Gesundheit;
* intellektuelle, moralische und geistige Eignung;
* Fähigkeit für das gemeinschaftliche Leben;
* Dienstbereitschaft und Offenheit vor dem Leid und den Nöten des Nächsten;
* Fähigkeit, Entscheidungen mit Weitblick zu treffen;
* angemessene Glaubensgrundlage und hinreichendes Offensein für das Wirken Gottes in seinem Leben.
1. Die Bildung führt die Fähigkeiten der Kandidaten zur Entfaltung und hilft mit, sie harmonisch in ihr Leben zu integrieren. Sie fördert deswegen
* im menschlichen Bereich:
	+ die Denkfähigkeit und das Urteilsvermögen;
	+ den Sinn für Verantwortung in der Freiheit;
	+ die Fähigkeit, echte zwischenmenschliche Beziehungen zu leben;
* im übernatürlichen Bereich:
	+ das Wachsen im Glauben, das sich durch das Annehmen Gottes im eigenen Leben und im Bemühen, die Werte des Evangeliums[[114]](#footnote-114) zu leben, erweist;
	+ das Wachsen in der Hoffnung, die unserem Sein und Handeln zugrunde liegt und sich auf die Wiederkunft des Herrn ausrichtet[[115]](#footnote-115);
	+ das Wachsen in der Liebe, das sich im Geist kindlicher Hingabe an Gott[[116]](#footnote-116), in der Zuneigung zur allerseligsten Jungfrau Maria[[117]](#footnote-117), in der Gemeinschaft mit der Kirche, im Geist der Bruderschaft als Frucht der Liebe Gottes zu uns[[118]](#footnote-118) offenbart;
* im Bereich des gottgeweihten Lebens:
	+ die Nachfolge Christi, die uns Christus in den wesentlichen Dimensionen seines Lebens der Jungfräulichkeit, der Armut, des Gehorsams und der barmherzigen Liebe zu den Kranken stufenweise gleich gestalten will;
	+ die menschlichen und christlichen Qualitäten, die das Gemeinschaftsleben befruchten und zum Geist der Brüderlichkeit und des Dienens hinführen;
* im Bereich unserer Aufgaben der Hospitalität:
	+ die menschlichen, christlichen und evangelischen Werte, die im Einklang mit dem Lebensstil und den Zielsetzungen des Ordens unsere Selbstverwirklichung ermöglichen.

Fortschreitende Eingliederung

1. Die Kandidaten sollen sich schrittweise in das Leben der Gemeinschaft entsprechend ihrer Ausbildungsetappen eingliedern. Sie werden sich am Gebetsleben, am Leben der Gemeinschaft und am apostolischen Dienst nach dem Maß beteiligen, das der Erfahrung und der Anpassung an die evangelischen Werte des gemeinschaftlichen Lebens dienlich ist.
2. Die Ausbildungsprogramme müssen mit Rücksicht auf die Personen und die Zielsetzungen der jeweiligen Etappen erstellt werden. Dabei müssen die Lehrinhalte mit der Entwicklung, den Ausdrucksformen und den Gefühlsäußerungen des Kandidaten abgestimmt werden.
3. Das Haus, in dem ein Ausbildungszentrum eingerichtet wird, muss geeignet sein, die Zielsetzungen der jeweiligen Phase zu erreichen. Deshalb soll es eine Atmosphäre der Stille, des Gebetes und des Studiums bieten können; zugleich soll es ein allmähliches kennen lernen unseres Gemeinschaftslebens in seinen verschiedenen Äußerungen ermöglichen.

**Grundausbildung**

1. Die Grundausbildung in unserem Orden ist so ausgerichtet, dass die Kandidaten jene menschliche und religiöse Reife erreichen, die ihnen die Nachfolge Christi nach unserem Charisma und Lebensstil mit Verantwortung, in Freiheit und Treue, zu leben ermöglicht. Die Etappen, die organisch und stufenweise zu diesem Ziele führen, sind: das Vornoviziat, das Noviziat und das Scholastikat.

Die Magister und die Gemeinschaften der Bildungszentren

1. Die höheren Oberen übertragen die Leitung jeder dieser Ausbildungsetappen einem Mitbruder. Dieser muss
* einen ausgewogenen Charakter besitzen und eine ausreichende humanistische und theologische Bildung vorweisen können, um die ihm übertragene Aufgabe angemessen erfüllen zu können;
* in seinem persönlichen Leben für das Wirken Gottes offen bleiben und in seiner Handlungsweise jene Glaubensreife, die einem Erwachsenen zu eigen ist, erkennen lassen;
* die Liebe und Treue zu unserem Charisma und unserer Sendung in Übereinstimmung mit den Weisungen der Kirche und des Ordens wecken;
* das Wirken des Heiligen Geistes in den Kandidaten begünstigen und bei ihnen die gleiche Haltung annehmen, wie Jesus sie bei seinen Jüngern zeigte: Vertrauen in ihre Bemühungen, Verständnis bei ihren Schwächen und immer den Geist des Dienens[[119]](#footnote-119).

Damit ein Mitbruder zum Magister der Novizen oder Scholastiker ernannt werden kann, muss er, außer im Besitz der erwähnten Qualitäten und einer ausreichenden Erfahrung im Krankenapostolat, feierlicher Professe sein.

1. Die Mitbrüder, die die Kommunität des Ausbildungszentrums bilden, müssen sich ihrer Verantwortung und der Bedeutung ihres Zeugnisses für das Reifen der Kandidaten bewusst sein. Deshalb
* müssen sie bemüht sein, beharrlich ihre Berufung und ihr Apostolat zu leben;
* sind sie offen für die Zeichen der Zeit, für die Jugend und den Dialog mit den für die Ausbildung Verantwortlichen und den Kandidaten;
* fördern sie unablässig den Geist der Einheit, damit die Kandidaten und die jungen Mitbrüder auf dem Weg der Erfahrung den Wert der Bruderhilfe als Element des Wachsens und der Ausdauer in ihrer Berufung kennen lernen.

Vornoviziat

1. Damit die künftigen Kandidaten für unseren Orden zu einer ersten Berufsfindung kommen können, richten die Provinzen, entsprechend ihrer Gegebenheiten, berufsorientierte Beratungsstellen ein.

Während des Postulates, der unmittelbaren Vorbereitungszeit zum Noviziat, das wenigstens sechs Monate dauern muss, vertieft der Kandidat seine Berufsfindung:

* durch Gebet und Betrachtung;
* durch offenes Gespräch mit den Ausbildern;
* durch angemessene Teilnahme am Gemeinschaftsleben;
* durch das Studium der im Ausbildungsprogramm des Ordens vorgesehenen Materien.

Noviziat

1. Das Hauptziel des Noviziates ist es, den Novizen eine tiefe Erfahrung der persönlichen Begegnung mit Gott, der Gemeinschaft und dem leidenden Menschen zu vermitteln. Diese Absichten setzen ein Klima der Stille und des Gebetes, des Ernstes und der Ordnung, der Freude und der Brüderlichkeit voraus. Die Novizen sollen somit unter Bedingungen leben können, in denen ihre Selbsterkenntnis wachsen, der Sinn der Zugehörigkeit zum Orden sich verinnerlichen und die eigene Berufsfindung sich festigen können, um so eine freie und verantwortungsbewusste Antwort auf den Anruf Christi geben zu können.

In Übereinstimmung mit dem Programm des Ordens, müssen die Novizen eine Ausbildung erhalten, die es ihnen ermöglicht, die vielfältigen Aspekte des Lebens eines Barmherzigen Bruders harmonisch zu leben. Sie brauchen daher Anleitung, um: die menschlichen und christlichen Tugenden zu pflegen; den Weg der Vollkommenheit durch Gebet und Selbstverleugnung eifrig zu beschreiten; das Geheimnis des Heiles zu erwägen, die Heilige Schrift zu lesen und zu betrachten; die Anbetung Gottes in der Feier der heiligen Liturgie mitzuvollziehen; die Art und Weise des Lebens, das Gott und den Menschen in Christus durch die evangelischen Räte und der Hospitalität geweiht ist, zu erlernen; die Eigenart und den Geist, die Zielsetzung und Ordnung, die Geschichte und das Leben des Ordens kennen zu lernen; und die Liebe zur Kirche und ihren Hirten zu wecken.

Die Zulassung der Postulanten zum Noviziat nimmt der Provinzial mit Zustimmung seines Rates vor. Kein Kandidat darf in den Orden aufgenommen werden, der nicht die erforderlichen Qualitäten besitzt, um die unserem Orden eigene Lebensweise zu übernehmen.

Die Dauer des Noviziates in unserem Orden beträgt zwei Jahre.

Zur Gültigkeit des Noviziates ist erforderlich, dass das erste Jahr in einem rechtmäßig dafür errichteten Hause zugebracht wird.

Eine über drei Monate hinausreichende Abwesenheit während dieser Zeit, mit oder ohne Unterbrechungen, macht das Noviziat ungültig; eine über zwei Wochen dauernde Abwesenheit muss nachgeholt werden.

Bezüglich der erwähnten Bedingungen über die Zulassung und der anderen Erfordernisse für das Noviziat sind die Normen des allgemeinen Rechts und des Eigenrechts zu beachten.

1. Nach Beendigung des Noviziates und nach ausreichender Klärung der Berufung, übergibt sich der Novize mit den zeitlichen Gelübden dem Herrn und bindet sich an den Orden. Bei der Feier der Profess erhält er den Ordenshabit, den die Mitbrüder als Zeichen ihrer Weihe und als Zeugnis ihrer Armut tragen.

Scholastikat

1. Das Scholastikat ist die Zeit der Ausbildung zwischen der ersten und der feierlichen Profess.

Seine Zielsetzung besteht darin, die Mitbrüder auf dem Weg der vollkommenen Liebe zu begleiten und ihnen zu helfen, sich ein Maß an menschlicher und geistlicher Reife anzueignen, damit sie ihre Weihe im Orden als echtes Gut für sich und für andere verstehen und leben können.

In dieser Zeit

* machen die Scholastiker ihre berufliche und pastorale Ausbildung, die ihnen die Wege zur Verwirklichung der apostolischen Sendung des Ordens bereitet;
* vertiefen sie die Motivation und die Forderungen ihrer Weihe an Gott und den Sinn ihrer Zugehörigkeit zum Orden.
1. Nach Ablauf der zeitlichen Gelübde weihen sich die Mitbrüder mit der feierlichen Profess endgültig Gott. Zuvor müssen sie frei darum bitten und von den zuständigen Oberen zugelassen werden.

Diese Bindung auf immer braucht eine Zeit der Vorbereitung, in der diese Mitbrüder von anderen Belastungen frei sind. Bei einem Klima des Gebetes und der Besinnung stellen sie ihr Leben dem Evangelium gegenüber. Sie vertiefen die Bedeutung ihrer Weihe, wie auch den Geist und das Charisma des Ordens.

1. Wir alle wissen uns für die Ausbildung der jungen Brüder verantwortlich. Deswegen nehmen wir sie an und begleiten sie bei ihrem Reifungsprozess, besonders durch das Zeugnis unserer in der Brudergemeinschaft froh gelebten Weihe.

Die jungen Mitbrüder sollen sich ihrerseits edelmütig und schlicht in die gemeinschaftlichen Bande einfügen. Gleichzeitig sollen sie sich ganz dem Dienst und der Sendung des Ordens als Zeichen der Dankbarkeit zu den Mitbrüdern, die vor uns gelebt und von denen wir das geistliche Erbe des Ordens übernommen haben, hingeben.

**Ständige Weiterbildung**

1. Das Leben selbst verlangt die ständige Weiterbildung. Sie ist auch die unablässige Antwort auf das Erneuerung schaffende Wirken des Heiligen Geistes. Dieser lädt uns ein, die Pläne Gottes mit der Welt, mit der Dynamik, der Aktualität und der Sachkenntnis, wie sie von unserem Leben im Dienst der Hospitalität verlangt werden, aufzugreifen.

Die Weiterbildung bleibt eine Aufgabe für das ganze Leben. Sie verpflichtet uns zur steten Vertiefung all dessen, was wir uns in der Anfangsbildung erworben haben und verlangt, uns die Werte der Kultur von heute zu eigen zu machen. So sind wir in der Lage, die spezifische Sendung, die uns die Kirche anvertraut hat, auf immer vollkommenere Weise zu erfüllen.

1. Wir tragen alle für unsere Bildung Verantwortung. Sie macht uns für den Willen Gottes in einer sich wandelnden Welt hellhörig. Nach unseren Möglichkeiten tragen wir dazu bei, so dass unsere Gemeinschaft diese Ziele erreichen kann. Der gewöhnliche Ort, an dem unser Leben sich entfaltet, ist die Hauskommunität, die sich eine auf beständigen Fortschritt bedachte Haltung bewahren muss. Einige Aspekte der ständigen Weiterbildung geschehen auch auf anderen Ebenen. Sie tragen zur Bereicherung und Einheit des Ordens bei.

**V. Kapitel – Leitung unseres Ordens**

**Grundsätze der Leitung**

1. Der Kirche wurde von ihrem göttlichen Stifter, unserem Herrn Jesus Christus, die gleiche Vollmacht übertragen, die ihm der Vater gegeben hatte[[120]](#footnote-120).

Unser Orden ist, kraft seiner Approbation durch den Heiligen Stuhl, ein Orden päpstlichen Rechtes und hat in seinen rechtmäßig gewählten oder ernannten Oberen Anteil an dieser Vollmacht.

Diese Autorität im Orden ist ein echter Dienst der Liebe, den die Oberen zugunsten des Gemeinwohles in der Nachfolge Jesu Christi[[121]](#footnote-121) und bei der Erforschung des Willens Gottes mit dem Orden, der Kommunität und mit jedem Mitbruder ausüben.

1. Die Oberen sollen daher von der Autorität in brüderlichem Geist Gebrauch machen, Meinungen einholen und zu Initiativen ermuntern, unter Beachtung des allgemeinen Rechtes der Kirche und des Eigenrechtes des Ordens.

Sie sollen sich dafür einsetzen, dass die ihnen anvertrauten Mitbrüder Gott mit lauterem Herzen suchen, die wahre brüderliche Eintracht pflegen und dem Nächsten beistehen, wie das unser Charisma der Hospitalität gebietet.

In der Beobachtung unserer Regel sollen sie für alle ein Vorbild guter Werke sein, die Unruhigen mahnen, die Furchtsamen ermutigen, die Kranken aufnehmen und mit allen Geduld haben[[122]](#footnote-122).

1. Die Gabe der Hospitalität, die wir vom Heiligen Geist empfangen haben, leben wir in einer von der Kirche approbierten Gemeinschaft. Deshalb ist unser Orden, wie die Kirche, eine charismatische und zugleich institutionelle Realität.

Zielgerichtete Weisungen begünstigen die Ausübung des Charismas, helfen mit, es in Fülle zu leben und erleichtern die Sendung im Dienst am Volke Gottes.

Deshalb lebt unser Orden nach den Vorschriften des allgemeinen Rechtes der Kirche und unseres Eigenrechtes, das in den Konstitutionen, in den Generalstatuten und in den Dokumenten der Kirche, soweit sie unseren Orden betreffen, enthalten ist.

**Organische Struktur unseres Ordens**

1. Unser Orden bildet in der Gesamtkirche eine einzige Körperschaft, die sich zusammensetzt aus:
* Hauskonventen;

sie sind Niederlassungen zur Ausübung unseres Apostolates und zum brüderlichen Gemeinschaftsleben unter der Verantwortung eines Oberen.

* Provinzen;

sie bestehen aus einer bestimmten Anzahl von Konventen, die das Band der Bruderschaft und des apostolischen Dienstes unter der Leitung eines höheren Oberen untereinander verbindet.

* Vizeprovinzen;

sie sind Provinzen in der Aufbauphase.

* Generaldelegaturen;

sie bestehen aus einem oder mehreren Konventen und stehen in der unmittelbaren Abhängigkeit vom Generaldefinitorium.

* Provinzdelegaturen;

sie sind Sonderfälle und bestehen aus einem oder mehreren Hauskonventen und stehen in der Abhängigkeit von einer Provinz.

1. Die Errichtung und die Aufhebung von Provinzen, Vizeprovinzen und Generaldelegaturen und ebenso eventuelle Änderungen ihrer jeweiligen Grenzen sind dem Generaldefinitorium vorbehalten, das vorher die Meinung der betroffenen Provinzdefinitorien einholen muss.

Die Errichtung, die Aufhebung und Änderungen in den Zielsetzungen der Hauskonvente und der Einrichtungen der Hospitalität obliegen dem Generaldefinitorium mit Zustimmung des Provinzdefinitoriums und nach Anhörung der betroffenen Konvente sowie unter Beachtung der Vorschriften des allgemeinen Rechts.

Die Errichtung, die Aufhebung und eventuelle Änderungen der Grenzen der Provinzdelegaturen fallen in die Zuständigkeit des Provinzdefinitoriums mit Zustimmung des Generals.

1. Alles, was die Konstitutionen und die Generalstatuten für die Provinzen und für die Provinziale vorschreiben, gilt, wenn nichts Gegenteiliges gesagt wird, auch entsprechend für die Vizeprovinzen bzw. die Vizeprovinziale.

**Leitungsorgane**

a) Ausübung der Vollmacht

1. Die Vollmacht, die unser Orden von Gott durch den Dienst der Kirche erhalten hat, wird ausgeübt:
* in außerordentlicher Weise:
* vom Generalkapitel über den ganzen Orden, vom Provinzkapitel über die Provinz und vom Konventkapitel über die Kommunität;
* in ordentlicher Weise:
* vom General, vom Provinzial oder vom Hausoberen, jeder in den Grenzen der ihm zustehenden Kompetenz unter Mitwirkung der jeweiligen Räte.

b) Vorschriften für die Kapitel

* Damit sie stattfinden können, müssen wenigstens zwei Drittel der Teilnahmeberechtigten anwesend sein.
* Handelt es sich um Wahlen, so werden sie in geheimer Abstimmung vorgenommen; als gewählt, gilt der, der die absolute Mehrheit der Stimmen derer, die anwesend sind, erhält;
* nach zwei ergebnislosen Wahlgängen, schreitet man zu einem dritten, bei dem nur mehr die zwei Kandidaten passives Stimmrecht haben, die im zweiten Wahlgang die meisten Stimmen erhalten haben;
* wenn im dritten Wahlgang Stimmengleichheit erzielt wurde, gilt der an feierlichen Professjahren Ältere als gewählt; sollten die beiden Kandidaten auch an Professjahren gleich sein, gilt der an Lebensjahren Ältere als gewählt;
* bei der Wahl des Generals geht man in der oben genannten Weise vor; zuerst wird jedoch für diese Sitzung ein Präsident vom Kapitel aus den eigenen Reihen gewählt;
* alle Wahlen, die in den Kapiteln stattfinden, bedürfen der Bestätigung des Präsidenten; er ist allerdings nicht verpflichtet, diese zu geben, abgesehen von den Wahlen, die im Generalkapitel stattfinden.
* In den anderen Angelegenheiten wird auch in geheimer Abstimmung und mit absoluter Mehrheit der anwesenden Stimmberechtigten entschieden, es sei denn, dass das Kapitel selbst eine andere Vorgangsweise bestimmt; wenn nach zwei Wahlgängen Stimmengleichheit herrscht, kann der Präsident mit seiner Stimme diese aufheben.

c) Zeitliche Begrenzung der Ämter

Die Ämter für die Leitung des Ordens sind auf Zeit;

ihre Dauer ist an die Feier der Kapitel gebunden, bei denen jedes Amt erneut bestätigt werden muss.

Alle höheren Oberen und die entsprechenden Räte können für weitere sechs bzw. drei Jahre wieder gewählt werden, aber nicht unmittelbar ein drittes Mal.

Die Postulation kann nur in außerordentlichen Fällen zugelassen werden; damit sie rechtswirksam wird, sind wenigstens zwei Drittel der Stimmen erforderlich.

1. Die Räte und die Kapitel sind, im Bereich der jeweiligen Aufgabenstellungen, Ausdruck der Sorge und Teilnahme aller für das Gesamtwohl.

**Generalleitung**

Generalkapitel

1. Das Generalkapitel ist die intensivste Form der Einheit im Charisma des Ordens und der Ort, an dem sich auf besondere Weise die Kollegialität darstellt. Es besitzt die höchste Autorität über den ganzen Orden, und es kommt ihm deswegen die Hauptverantwortung über die Wegrichtung unseres Institutes in der Verwirklichung der Sendung, die der Heilige Geist ihm in der Kirche anvertraut hat, zu.

Alle Mitbrüder – jeder im Bereich seiner Zuständigkeit – müssen darum ihren Beitrag einbringen, damit das Kapitel seine Zielsetzungen erreicht. Sie nehmen entweder als Kapitulare daran teil, oder sie wirken mit Verantwortung in der Vorbereitung durch die Wahl der Stimmberechtigten mit, oder sie machen Vorschläge, die sie für das Wohl des Ordens für richtig halten, oder sie beten in besonderer Weise demütig um den Beistand des Herrn.

1. Das Generalkapitel
* überprüft den Stand des religiösen Lebens im Orden nach der Lehre der Kirche;
* studiert, fördert und legt glaubwürdig die verschiedenen Weisen vor, unser Charisma darzustellen;
* löst mit praktischen Erklärungen die Zweifel, die sich aus unseren Konstitutionen ergeben können;
* wählt den General und wenigstens vier Generalräte;
* erlässt Dekrete, die es für das Wohl des Ordens für nützlich hält.
1. Das Generalkapitel findet statt
* alle sechs Jahre;
* am Ende des ersten Trienniums, wenn der General gewählt werden muss, weil das Amt während der ersten drei Jahre frei geworden ist.

Es wird vom General oder vom Generalvikar einberufen.

1. Als Mitglieder von Rechts wegen sind verpflichtet teilzunehmen
* der General oder Generalvikar, in der Eigenschaft des Präsidenten;
* die Generalräte;
* die Provinziale oder Provinzvikare;
* die Vizeprovinziale oder die Vikare der Vizeprovinzen;
* die Generaldelegaten, die die Generaldelegaturen leiten.

Außerdem nehmen die nach den Vorschriften der Generalstatuten gewählten Stimmberechtigten teil. Sie müssen feierliche Professen sein und ihre Anzahl darf nicht geringer sein als die jener Mitglieder, die von Rechts wegen teilnehmen.

1. Der General kann mit Zustimmung seines Rates nach den Vorschriften der Generalstatuten zwischen zwei Kapiteln eine Generalkonferenz des Ordens einberufen.

General

1. Der General ist zuerst das Band der Einheit des ganzen Ordens. Mehr als jeder andere hat er die Pflicht, den Geist des Ordens unter unseren Mitbrüdern und in unseren Einrichtungen zu bewahren und in Treue weiterzuentwickeln.

Seine Person und seine Führung müssen daher das echte Charisma des Ordens und dessen apostolisches Ideal der Liebe widerspiegeln. Er muss zu den gesunden Traditionen des Ordens stehen und neue Initiativen, die der Zeit und dem Ort entsprechen, wecken.

Kein Mitbruder kann General sein, wenn er nicht zwölf Jahre feierliche Profess hat.

Die Autorität des Generals erstreckt sich auf alle Provinzen, Kommunitäten, Einrichtungen der Hospitalität und auf alle Mitbrüder des Ordens nach den Vorschriften des allgemeinen Rechts und unseres Eigenrechts.

Während seiner Amtszeit soll er, persönlich oder durch einen Delegaten, wenigstens einmal die kanonische Visitation in allen Kommunitäten und Einrichtungen des Ordens vornehmen.

Wenn ein gerechtfertigter Grund im Interesse des Gemeinwohles besteht, kann er Mitbrüder ihrer Ämter oder Aufgaben entheben und sie nach den Vorschriften der Generalstatuten versetzen.

Generalräte

1. Die Generalräte arbeiten mit dem General in der Leitung des Ordens zusammen und machen so die Bruderschaft unseres ganzen Ordens sichtbar.

Sie unterbreiten daher dem General in Treue, Ehrlichkeit und voller Freiheit ihre Ratschläge, sooft sie darum gefragt werden und immer, wenn sie dies im Herrn für gut halten.

Die Generalräte müssen Mitbrüder mit wenigstens sechs Jahren feierlicher Profess sein. Zusammen mit dem General bilden sie das Generaldefinitorium.

1. Wenn das Amt des Generals aus irgendeinem Grund frei geworden ist, leitet der erste Generalrat als Generalvikar bis zur Feier des Generalkapitels den Orden. In Abwesenheit oder bei Verhinderung des Generals vertritt der erste Rat seine Stelle; wenn auch dieser abwesend oder verhindert ist, vertritt der nächste nicht verhinderte Rat seine Stelle. Dieser auf Zeit eingesetzte Vikar kann die Anordnungen des Generals nicht abändern, es sei denn mit besonderer Vollmacht.

Zur Unterstützung der Generalleitung des Ordens bestehen die Ämter des Prokurators, des Ökonomen und des Generalsekretärs, die nicht notwendigerweise an das Amt des Generalrates gebunden sind. Die für diese Ämter berufenen Mitbrüder müssen wenigstens sechs Jahre feierliche Profess haben.

Was ihre Aufgaben und die Bedingungen zu ihrer Ernennung oder Wahl betrifft, sind die Vorschriften der Generalstatuten zu beachten.

**Provinzleitung**

Provinzkapitel

1. Das Provinzkapitel ist, immer unbeschadet der Autorität des Generalkapitels und des Generals, das außerordentliche Leitungsorgan der Provinz. In ihm offenbart sich in vorzüglicher Weise die Verbundenheit der einzelnen Hauskonvente miteinander und mit dem ganzen Orden.

Die Mitbrüder sollen seine Wichtigkeit für das Leben und für das Apostolat der Provinz erkennen und verantwortungsbewusst an seiner Vorbereitung und Durchführung teilnehmen, ein jeder nach den ihm gestellten Aufgaben.

1. Das Provinzkapitel
* überprüft unter allen Gesichtspunkten den Stand des religiösen Lebens der Provinz;
* macht sich die Beschlüsse und die Richtlinien des Generalkapitels unter Beachtung der Umstände und der örtlichen Erfordernisse zu eigen;
* wählt oder ernennt nach den Vorschriften der Generalstatuten den Provinzial, wenigstens zwei Provinzräte, die Provinzdelegaten, die Hausoberen und die Magister der Novizen und Scholastiker;
* erlässt für das Wohl der Provinz die erforderlichen Dekrete.
1. Das Provinzkapitel findet alle drei Jahre statt und wird vom General einberufen.
2. Als Mitglieder von Rechts wegen sind verpflichtet, daran teilzunehmen
* der General oder sein Delegat in der Eigenschaft des Präsidenten;
* der Provinzial oder Provinzvikar;
* die Provinzräte;
* die Provinzdelegaten,
* die die Provinzdelegaturen leiten.

Außerdem nehmen die nach den Vorschriften der Generalstatuten aufgeführten Stimmberechtigten teil. Sie müssen feierliche Professen sein und ihre Anzahl darf nicht geringer sein als die jener Mitglieder, die von Rechts wegen teilnehmen.

1. In jeder Provinz wird nach den Vorschriften der Generalstatuten zwischen zwei Provinzkapiteln wenigstens eine Provinzversammlung einberufen.

Provinzial

1. Der Provinzial trägt als höherer Oberer die Hauptverantwortung für das Wachstum des Ordenslebens und für alle Maßnahmen der Bildung und des Apostolates in der Provinz.

Kein Mitbruder kann Provinzial sein, wenn er nicht sechs Jahre feierliche Profess hat.

Die Autorität des Provinzials erstreckt sich auf alle Kommunitäten und Einrichtungen und auf alle Mitbrüder der Provinz nach den Vorschriften des allgemeinen Rechts und des Eigenrechts des Ordens. Während seiner dreijährigen Amtszeit soll er wenigstens einmal die kanonische Visitation in allen Kommunitäten und Einrichtungen der Provinz vornehmen.

Provinzräte

1. Die Provinzräte arbeiten in brüderlicher Weise mit dem Provinzial in der Leitung der Provinz zusammen.

Im Bewusstsein ihrer Verantwortung unterbreiten sie dem Provinzial ihre Ratschläge und Meinungen. Sie tun dies, wenn sie danach gefragt werden und, wenn sie dies im Interesse des Gemeinwohles für richtig halten.

Sie müssen Mitbrüder sein, die wenigstens drei Jahre feierliche Profess haben.

Zusammen mit dem Provinzial bilden sie das Provinzdefinitorium.

1. Wenn das Amt des Provinzials aus irgendeinem Grund frei geworden ist, leitet der erste Provinzrat als Provinzvikar nach den Vorschriften der Generalstatuten die Provinz.

In Abwesenheit oder bei Verhinderung des Provinzials vertritt der erste Rat seine Stelle; wenn auch dieser abwesend oder verhindert ist, vertritt der nächste nicht verhinderte Rat seine Stelle.

Dieser auf Zeit eingesetzte Vikar kann die Anordnungen des Provinzials nicht abändern, es sei denn mit besonderer Vollmacht.

Zur Unterstützung der Provinzleitung bestehen die Ämter des Ökonomen und Sekretärs. Bezüglich der Ernennung und der Bedingungen für diese Ämter sind die Vorschriften der Generalstatuten zu beachten.

**Hausleitung**

Hausoberer und sein Rat

1. Der Hausobere ist, kraft seines Amtes, der erste Animator der Kommunität, und es kommt ihm jene Autorität zu, die ihm das allgemeine Recht und das Eigenrecht des Ordens einräumen.

Kein Mitbruder kann Hausoberer sein, der nicht feierlicher Professe nach den Vorschriften der Generalstatuten ist. Weil er der Erstverantwortliche der Ordens­familie ist, sollen ihm seine Mitbrüder gebührende Achtung erweisen und ihm in der Ausübung seines Amtes wertvolle Hilfen leisten.

Er wache darüber und trachte danach, dass die Konstitutionen und die anderen Vorschriften des Ordens beobachtet werden und wende besondere Sorgfalt auf, dass die Forderungen des Gemeinschaftslebens erfüllt werden.

Er suche häufig das offene Gespräch mit den Mitbrüdern, höre sie in Güte an, erkundige sich nach ihren Sorgen und Bedürfnissen und helfe ihnen, die Zielsetzungen des Ordenslebens zu erreichen.

Wenigstens in den Häusern mit sechs Professbrüdern sollen nach den Vorschriften der Generalstatuten ein Stellvertreter des Hausoberen und zwei Räte bestellt werden.

Konventkapitel

1. Dem Konventkapitel kommt die Aufgabe zu, die Themenbereiche des gemeinschaftlichen Lebens nach den Weisungen unseres Eigen­rechts und des allgemeinen Rechts zu prüfen und darüber zu befinden.

Das Konventkapitel ist ein bedeutsames Ereignis, bei dem sich die Bereitschaft zum Dialog und zur Mitverantwortung der Mitbrüder erweisen muss.

Der Hausobere soll daher an den rechtmäßigen Gewohnheiten nichts ändern und keine Neuerungen einführen, ohne vorher die Meinung des Konventkapitels angehört zu haben oder gegebenenfalls ohne seine Zustimmung; wenn nötig, muss er auch die Erlaubnis des Provinzials einholen.

**Verwaltung der zeitlichen Güter**

1. Unser Orden als solcher, seine Provinzen, seine Kommunitäten und seine Einrichtungen sind nach dem allgemeinen Recht und unserem Eigenrecht eine Rechtsperson.

Folglich haben sie das Recht, alles, was zum Unterhalt und zur Fort­entwicklung unseres Lebens und unserer karitativen Sendung der Hospitalität nötig ist, zu erwerben, zu besitzen, zu verwalten und zu veräußern.

Es steht den jeweiligen Oberen zu, selbst oder durch andere, sämtliche Verwaltungsgeschäfte zu erledigen, ebenso Schenkungen, Erbschaften oder Vermächtnisse anzunehmen, die, unter welchem Titel auch immer, dem Orden, der Provinz, der Hausgemeinschaft, den Einrichtungen oder den einzelnen Brüdern vermacht werden. Es steht den jeweiligen Oberen auch zu, die diesbezüglichen Dokumente zu unterzeichnen, immer unter Beachtung der Vorschriften des allgemeinen Rechts und des Eigenrechts.

Unseren Mitbrüdern soll stets bewusst bleiben, dass sie nicht Besitzer der zeitlichen Güter sind, sondern nur Vertreter und Verwalter.

Die Verwaltung der Güter muss das Wohl der Kranken und Bedürftigen zum Ziele haben, in Übereinstimmung mit den Gesetzen der Kirche, unseren Konstitutionen und Generalstatuten und mit den gerechten Anordnungen, wie die verschiedenen Länder sie erlassen.

**VI. Kapitel – Unsere Treue zu unserer Berufung**

**Antwort auf die Gabe Gottes**

1. Die Treue zu unserer empfangenen Berufung ist dank der unwandelbaren Treue Gottes[[123]](#footnote-123) möglich. Er hat uns erwählt, das Bild seines Sohnes[[124]](#footnote-124) darzustellen und hat uns mit den Gaben des Heiligen Geistes[[125]](#footnote-125), als Unterpfand der Unwiderruflichkeit seiner Liebe und seines Anrufes[[126]](#footnote-126), beschenkt. Diese Zuwendung Gottes verlangt von uns eine immerwährende Antwort der Treue[[127]](#footnote-127)
* zu Gott selbst, indem wir in Gemeinschaft mit ihm leben und seinen Willen erfüllen[[128]](#footnote-128);
* zu uns selbst, indem wir die empfangenen Gaben[[129]](#footnote-129) sorgsam pflegen;
* zu unseren Mitbrüdern, indem wir ihnen bei ihrer Selbstverwirklichung helfen[[130]](#footnote-130);
* zur Kirche, indem wir unsere Sendung nach dem uns verliehenen Charisma[[131]](#footnote-131) erfüllen;
* zu den Kranken und Hilfsbedürftigen, indem wir ihnen unsere Dienste als Zeichen der Liebe Gottes schenken[[132]](#footnote-132).
1. Wir sind uns bewusst, dass die Gabe unserer Berufung in unsere menschliche Hinfälligkeit hineingelegt wurde[[133]](#footnote-133) und dass wir sie in einer Umwelt leben, die uns unaufhörlich verlocken will, dem Evangelium fremde Werte anzunehmen[[134]](#footnote-134). Diese Gegebenheiten mahnen uns zu steter Demut und Umkehrbereitschaft. Sie lehren uns die Notwendigkeit persönlicher Askese[[135]](#footnote-135) als Mittel der Treue.

Wir pflegen diese Haltung

* in der Beziehung zu Gott; in Zeiten der Sammlung und des Schweigens, bei denen wir ihm persönlich begegnen, machen wir uns den Sinn unseres Daseins erneut bewusst und nehmen die anderen so an, wie sie sind;
* in der brüderlichen Begegnung; unsere Beziehungen in der Gemeinschaft werden, je nach den Gegebenheiten, zu Chancen des Ansporns, des Verstehens und der Einfachheit oder zur brüderlichen Zurechtweisung.[[136]](#footnote-136)

**Treue zu unseren besonderen Tugenden**

1. Unsere Spiritualität besteht kurz gefasst darin, die Liebe zu Gott und zum hilfsbedürftigen Nächsten in ungetrübter Einheit zu leben[[137]](#footnote-137). Wir zeigen jeden Tag diese Grundhaltung unseres Lebens mit Zeichen der Solidarität, des Dienens und der Hingabe an die Kranken und Armen. Wir werden diesen Geist in dem Maß lebendig erhalten, mit dem wir die Leidenden in die Mitte unserer apostolischen Tätigkeiten und aller unserer Bemühungen stellen. Dies verlangt von uns, von jedem einzelnen und von der Gemeinschaft, eine besondere Aufmerksamkeit, damit alle unsere spirituellen, intellektuellen und materiellen Gaben immer im Dienste der Armen stehen.

In gleicher Weise hilft uns das auch, die Einfachheit und den Ernst - Eigenschaften unserer Berufung - immer zu bewahren, wenn wir freiwillig au£ die Dinge verzichten, die zwar unser Leben angenehmer machen, uns aber Gott nicht näher bringen.

**Sinn unserer Ordenszugehörigkeit**

1. Barmherzige Brüder sein, ist für uns die konkrete Weise als Christen und als Ordensleute zu leben. Uns liegt deshalb daran, unsere Identität zu zeigen[[138]](#footnote-138).

Das ermutigt uns, uns ganz dem Wachstum unseres Ordens und der Verwirklichung seiner Sendung in der Kirche hinzugeben. Das macht uns auch fähig, die Freuden und Leiden unserer Mitbrüder in der ganzen Welt wie eigene zu betrachten[[139]](#footnote-139).

Wir sind interessiert, die Geschichte und Spiritualität des Ordens kennen zu lernen und zu vertiefen, und wir sind immer bemüht, seine gesunden Traditionen ehrfürchtig zu bewahren.

**Austritt aus dem Orden**

1. Wenn ein Mitbruder nach seiner Profess Schwierigkeiten für ein weiteres Verbleiben im Orden hat, so soll er zuerst nach dem Willen Gottes über sich in einer ehrlichen Urteilsfindung fragen. Die Mitbrüder, in besonderer Weise die Oberen, sollen ihm in seinem Befinden begleitend zur Seite stehen, vor allem mit dem Gebet und brüderlichem Gespräch. Wenn jedoch die Entscheidung einer zeitlichen oder endgültigen Trennung vom Orden, sei es auf Wunsch des Mitbruders oder auf Anordnung der Oberen, gekommen ist, so soll man nach den Vorschriften des Eigenrechts und des allgemeinen Rechts der Kirche vorgehen. Der Mitbruder, der freiwillig den Orden verlässt oder rechtmäßig entlassen wird, kann für keine in ihm geleisteten Tätigkeiten etwas fordern. Aus Gründen des Gerechtigkeitsempfindens und der evangelischen Liebe werden ihm die Oberen dennoch helfen.

**Konstitutionen des Ordens**

1. Um Textänderungen der gegenwärtigen Konstitutionen vornehmen zu können, bedarf es der Approbation des Generalkapitels mit wenigstens zwei Drittel der Stimmen und der Zustimmung des Heiligen Stuhles. Diesem steht auch ihre authentische Interpretation zu.
2. In den Generalstatuten sind die notwendigen praktischen Normen zur Anwendung der Grundsätze der Konstitutionen enthalten.

Änderungen der Generalstatuten, die im Laufe der Zeit für angebracht gehalten werden, sind dem Generalkapitel vorbehalten. In jedem Fall müssen wenigstens zwei Drittel der Stimmberechtigten ihre Zustimmung geben.

1. Die Beobachtung unserer Konstitutionen ist ein Zeichen unserer Verbundenheit mit der Kirche und zugleich ein sehr wirksames Mittel, unser Charisma immer lebendig zu erhalten. Wir erinnern uns an die bei unserer Profess übernommene Verpflichtung, sie zu beobachten, und bemühen uns deswegen stets, ihre wahre Bedeutung zu entdecken und unser Leben ihnen anzupassen.
1. vgl. 1 Joh 4,20f.; Mt 22,36-40 [↑](#footnote-ref-1)
2. vgl. Mt 8,17; 25,34-46 [↑](#footnote-ref-2)
3. vgl. 1 Joh 3,14.18 [↑](#footnote-ref-3)
4. vgl. Apg 10,38 [↑](#footnote-ref-4)
5. Mt 4,23; 9,35 [↑](#footnote-ref-5)
6. vgl. Lk 4,18 [↑](#footnote-ref-6)
7. vgl. Lk 4,18; Mt 11,5 [↑](#footnote-ref-7)
8. vgl. Hebr 2,17; 5,8 [↑](#footnote-ref-8)
9. vgl. Mt 12,15-21 [↑](#footnote-ref-9)
10. vgl. Mt 8,16f.; 25,35-40 [↑](#footnote-ref-10)
11. vgl. Mt 20,28 [↑](#footnote-ref-11)
12. vgl. Phil 2,5.7 [↑](#footnote-ref-12)
13. vgl. 1 Kor 9,22 [↑](#footnote-ref-13)
14. vgl. Röm 12,8 [↑](#footnote-ref-14)
15. vgl. Lk 10,9; Mt 10,7f. [↑](#footnote-ref-15)
16. vgl. Röm 8,29; Lk 4,40; Mk 7,37 [↑](#footnote-ref-16)
17. vgl. Lk 1,38.39.56 [↑](#footnote-ref-17)
18. vgl. Joh 2,3.5; 19,25 [↑](#footnote-ref-18)
19. vgl. Mk 3,13f. [↑](#footnote-ref-19)
20. vgl. Mt 15,32; 20,34; Mk 1,41; Lk 7,13 [↑](#footnote-ref-20)
21. Eph 1,4 [↑](#footnote-ref-21)
22. Röm 8,29 [↑](#footnote-ref-22)
23. vgl. Röm 6,4; Kol 2,12 [↑](#footnote-ref-23)
24. vgl. Eph 1,13f. [↑](#footnote-ref-24)
25. vgl. Röm 7,4 [↑](#footnote-ref-25)
26. vgl. Eph 4,12f. [↑](#footnote-ref-26)
27. vgl. Röm 12,1 [↑](#footnote-ref-27)
28. vgl. 1Petr 2,5; Apg 1,6 [↑](#footnote-ref-28)
29. vgl. Phil 2,11 [↑](#footnote-ref-29)
30. Röm 5,5 [↑](#footnote-ref-30)
31. vgl. Mt 19,11f. [↑](#footnote-ref-31)
32. vgl. 1 Kor 7,32-35 [↑](#footnote-ref-32)
33. vgl. Joh 1,13 [↑](#footnote-ref-33)
34. vgl. Joh 10,10 [↑](#footnote-ref-34)
35. vgl. 1 Kor 6,19; 3,16 [↑](#footnote-ref-35)
36. vgl. Joh 15,13-17 [↑](#footnote-ref-36)
37. vgl. Phil 2,5f. [↑](#footnote-ref-37)
38. vgl. 2 Kor 8,9 [↑](#footnote-ref-38)
39. vgl. Hebr 2,14-18 [↑](#footnote-ref-39)
40. vgl. Mt 8,20 [↑](#footnote-ref-40)
41. vgl. Lk 7,22 [↑](#footnote-ref-41)
42. vgl. 2 Thess 3,7-14; Apg 20,35 [↑](#footnote-ref-42)
43. vgl. Apg 2,44; 4,32 [↑](#footnote-ref-43)
44. vgl. 1 Tim 6,8-10 [↑](#footnote-ref-44)
45. vgl. Joh 4,34; 6,38f.; 10,14-18 [↑](#footnote-ref-45)
46. vgl. Lk 22,41; Joh 12,27-29 [↑](#footnote-ref-46)
47. Hebr 5,8 [↑](#footnote-ref-47)
48. vgl. Phil 2,8 [↑](#footnote-ref-48)
49. vgl. Gal 5,1.13.14 [↑](#footnote-ref-49)
50. vgl. Röm 8,2; Gal 5,1 [↑](#footnote-ref-50)
51. vgl. Röm 8,2; Gal 5,1 [↑](#footnote-ref-51)
52. vgl. Lk 22,26f. [↑](#footnote-ref-52)
53. vgl. Lk 4,18f. [↑](#footnote-ref-53)
54. vgl. Lk 7,19-23 [↑](#footnote-ref-54)
55. vgl. Mt 5,43-48; Lk 6,36 [↑](#footnote-ref-55)
56. vgl. Joh 10,10; 1 Joh 4,9 [↑](#footnote-ref-56)
57. vgl. Lk 4,21 [↑](#footnote-ref-57)
58. vgl. Mt 9,12; Lk 18,15f. [↑](#footnote-ref-58)
59. vgl. Lk 4,38-41 [↑](#footnote-ref-59)
60. vgl. Lk 7,11-1; Joh 11,33-36 [↑](#footnote-ref-60)
61. vgl. Mt 25,34-45 [↑](#footnote-ref-61)
62. vgl. Mt 10,17f.; Lk 9,2 [↑](#footnote-ref-62)
63. vgl. Gal 2,20; Eph 5,2; 1 Joh 3,16 [↑](#footnote-ref-63)
64. vgl. Lk 1,34-37; Mt 1,18-20 [↑](#footnote-ref-64)
65. vgl. Lk 1,48 [↑](#footnote-ref-65)
66. vgl. Lk 1,38 [↑](#footnote-ref-66)
67. vgl. Joh 2,3; 19,26 [↑](#footnote-ref-67)
68. vgl. Röm 5,5 [↑](#footnote-ref-68)
69. Apg 4,32 [↑](#footnote-ref-69)
70. vgl. Apg 2,44f. [↑](#footnote-ref-70)
71. vgl. Joh 17,21 [↑](#footnote-ref-71)
72. vgl. Mt 18,20 [↑](#footnote-ref-72)
73. vgl. 1 Joh 4,10.19 [↑](#footnote-ref-73)
74. vgl. Joh 14,8; 1 Joh 1,3; Eph 2,11-13.19-22 [↑](#footnote-ref-74)
75. vgl. 1 Kor 2,10; Eph 1,3-12; Joh 14,23 [↑](#footnote-ref-75)
76. vgl. 1 Joh 4,10f. [↑](#footnote-ref-76)
77. vgl.1 Joh 4,19f. [↑](#footnote-ref-77)
78. Phil 3,8 [↑](#footnote-ref-78)
79. vgl. Jak 3,2 [↑](#footnote-ref-79)
80. Jes 53,3 [↑](#footnote-ref-80)
81. vgl. Joh 19,25 [↑](#footnote-ref-81)
82. vgl. Joh 15,14f. [↑](#footnote-ref-82)
83. vgl. Joh 13,34f.; 15,12f. [↑](#footnote-ref-83)
84. vgl. Eph 4,1-6 [↑](#footnote-ref-84)
85. vgl. Kol 3,12f.; 1Petr 3,8f. [↑](#footnote-ref-85)
86. vgl. Röm 12,9f.; Phil 2,3f.; 1 Kor 10,24 [↑](#footnote-ref-86)
87. vgl. Hebr 10,24f. [↑](#footnote-ref-87)
88. vgl. Mt 18,20 [↑](#footnote-ref-88)
89. vgl. 1 Kor 12,4-7. 12f. [↑](#footnote-ref-89)
90. vgl. Mk 1,32-34; Lk 6,20; 15,1-10; 18,15-17 [↑](#footnote-ref-90)
91. vgl. Lk 4,40; 5,13; 19,1-10 [↑](#footnote-ref-91)
92. vgl. Lk 7,13; 8,48; Joh 8,10f. [↑](#footnote-ref-92)
93. vgl. Mt 25,34-40 [↑](#footnote-ref-93)
94. vgl. Lk 9,1f.; 10,1-9; Mk 16,15 [↑](#footnote-ref-94)
95. Joh 15,4-5.9. [↑](#footnote-ref-95)
96. vgl. Joh 13,13-15; Mt10,8; 1 Joh 3,16-18 [↑](#footnote-ref-96)
97. vgl. Lk 9,1f. [↑](#footnote-ref-97)
98. vgl. Lk 1,39f., 56. [↑](#footnote-ref-98)
99. vgl. Joh 2,3 [↑](#footnote-ref-99)
100. vgl. Lk 1,31-38; 2,7.48.51; Joh 19,25 [↑](#footnote-ref-100)
101. vgl. Mt 10,8 [↑](#footnote-ref-101)
102. vgl. Mt 9,10-13; 11,28-30; 18,1-6 [↑](#footnote-ref-102)
103. vgl. Lk 4,18 [↑](#footnote-ref-103)
104. vgl. Mt 8,17; Lk 7,13f.; Röm 12,15 [↑](#footnote-ref-104)
105. vgl. Mk 16,15 [↑](#footnote-ref-105)
106. vgl. Tob 4,7; 12,8-10; Mt 6,2-4; Lk 12,33 [↑](#footnote-ref-106)
107. vgl. Weish 11,17; Dn 4,24; Sir 3,30 [↑](#footnote-ref-107)
108. vgl. 1 Joh 1,1-4 [↑](#footnote-ref-108)
109. vgl. Joh 1,41f., 45f.; Apg 9,6.17 [↑](#footnote-ref-109)
110. vgl. Mt 9,37f. [↑](#footnote-ref-110)
111. vgl. Joh 1,39 [↑](#footnote-ref-111)
112. vgl. Mk 8,35; 10,22; Lk 10,17.20 [↑](#footnote-ref-112)
113. vgl. Joh 14,26; 16,13 [↑](#footnote-ref-113)
114. vgl. Röm 1,16 [↑](#footnote-ref-114)
115. vgl. 1Petr 1,3-5.13.21; 2Petr 3,13f.; Apg 22,17-20 [↑](#footnote-ref-115)
116. vgl. 1 Joh 3,1; Röm 8,15-17 [↑](#footnote-ref-116)
117. vgl. Joh 19,27 [↑](#footnote-ref-117)
118. vgl. 1 Joh 4,7-12 [↑](#footnote-ref-118)
119. vgl. Mt 10,5-8.16.26; 26,40-45; 20,28 [↑](#footnote-ref-119)
120. vgl. Mt 28,18-20; Joh 20,21 [↑](#footnote-ref-120)
121. vgl. Mt 20,28 [↑](#footnote-ref-121)
122. vgl. 1Thess 5,14 [↑](#footnote-ref-122)
123. vgl. Ex 34,6-9; Jes 49,14-16; 1 Kor 1,8f. [↑](#footnote-ref-123)
124. vgl. Röm 8,29; Eph 1,4 [↑](#footnote-ref-124)
125. vgl. Röm 3,24; 8,14-16; 1 Kor 12,3-11; Gal 5,22f. [↑](#footnote-ref-125)
126. vgl. Röm 8,35-39; 11,29 [↑](#footnote-ref-126)
127. vgl. 2Petr 1,3-10; 2Thess 1,11f. [↑](#footnote-ref-127)
128. vgl. Mt 7,21; Joh 15,10-14 [↑](#footnote-ref-128)
129. vgl. Mt 25,14-30; Lk 19,11-26 [↑](#footnote-ref-129)
130. vgl. Phil 2,2-5; Jak 4,11; 1Petr 4,8-10 [↑](#footnote-ref-130)
131. vgl. Eph 4,1.11-13; Röm 12,6-8 [↑](#footnote-ref-131)
132. vgl. 1 Joh 4,9-12 [↑](#footnote-ref-132)
133. vgl. Röm 7,14-25; 2Kor 4,7; 12,7 [↑](#footnote-ref-133)
134. vgl. Mt 18,7 [↑](#footnote-ref-134)
135. vgl. Mt 26,41; Lk 13,5; 1 Kor 9,24-27; 1Petr 5,8 [↑](#footnote-ref-135)
136. vgl. Röm 15,1-2.7.14; Gal 6,1f.; Hebr 3,13 [↑](#footnote-ref-136)
137. vgl. Lk 10,27; 1 Joh 4,12 [↑](#footnote-ref-137)
138. vgl. Mt 10,32f.; Lk 9,26 [↑](#footnote-ref-138)
139. vgl. Röm 12,15; 1 Kor 12,26 [↑](#footnote-ref-139)